CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO:
BENITO ARIAS MONTANO

Luis GOMEZ CANSECO
(Universidad de Huelva)

Las entelequias que santo Toméas de Aquino armé con piezas de la filosofia aris-
totélica, la patristica y una renovada teologia catdlica sirvieron de pauta y alivio
para simples creyentes y aun para gentes de ciencia durante no pocos siglos. Al
fin y al cabo, la continuidad defendida entre la razén humana y la divina abria
un puente firme y seguro desde el mundo de lo mensurable por medio de los
sentidos y la inteligencia individual hasta el trasmundo inmensurable de lo no
visible. El problema estaba en el papel secundario que, como ancilla Theolo-
giae, se le reservaba a la ciencia y la filosofia humanas. Més all4 del averroismo
medieval, la crisis que el sistema escoldstico sufrié durante el Renacimiento se
sostuvo en la evidencia de que los avances cientificos chocaban de frente —y,
con frecuencia, incluso contradecian— las supuestas verdades axiomadticas que
los teélogos habian deducido a partir de los textos revelados y con el instrumento
de la légica aristotélica. La conclusién no podia ser otra: la razén humana no
continuaba ni participaba de la razén divina.

El primer Renacimiento opuso como alternativa el platonismo, y su rastro
se dejo sentir en los misticos y, sobre todo, en tedlogos y escrituristas como
fray Cipriano de la Huerga, catedrético de Biblia en Alcald, o en escritores de la
orden agustiniana, como fray Dionisio Vazquez, Pedro Malén de Chaide o fray
Luis de Le6n. No en vano los agustinos habian tenido como general a Egidio
de Viterbo, uno de los principales seguidores de Marsilio Ficino y Pico della

Edad de Oro, XXVII (2008), pags. 127-145



128 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

Mirandola. Sin embargo, esa curiosa atencion hacia los neoplatdnicos, los textos
herméticos o los tratados del pseudo-Dionisio tuvieron mucha mds pervivencia
en la literatura o en la teologia que en la ciencia. Lo que verdaderamente triunf6
en el dmbito cientifico fue un gesto derivado del platonismo como el escepticis-
mo, que se convirtié en instrumento de criba y puesta en cuestion de la verdad
incuestionable que significaba la Escoldtica.

En buena medida, el nacimiento de una nueva ciencia tuvo su origen en la
duda escéptica. Desde una perspectiva meramente filoséfica, Pedro de Valencia,
el mas sefialado de los discipulos de Benito Arias Montano, publicé en 1596
unas Academica sive de iudicio erga verum en la que optaba por una suerte
de suspension escéptica del juicio, que ya resultaba tremenda para un creyente
como Valencia: «Una vez examinadas todas las opiniones de todos y sopesada
y reconsiderada la importancia de los argumentos, dado que, en lo referente a
la comprehensién y a la percepcidn, se daban razones de peso igual en pro y
en contra de las cosas, se debia suspender el asentimiento como si se tratara de
cosas, no percibidas, y debfan elegirse los argumentos mas probables»'. Tanta
mesura se pierde ya por completo en los escritos del médico Francisco Sdnchez,
que se publicaron péstumamente en 1636 y que se cerraban con un tratadito
titulado De multum nobili et prima universali scientia quod nihil scitur, esto
es, ‘De la muy noble y primera ciencia universal: que nada se sabe’. Sdnchez,
médico y profesor en Toulouse, negaba trascendencia alguna al conocimiento y
lo limitaba a la accién de la mente y los sentidos individuales sobre la realidad,
en contra de cualquier forma de principio de autoridad:

Yo s6lo seguiré con la razén a la naturaleza sola. La autoridad manda creer; la
razén demuestra las cosas; aquélla es apta para la fe; ésta para la ciencia. [...]

Sélo hay o podria haber una ciencia: la de la naturaleza de las cosas; por
la cual todas ellas serian perfectamente conocidas: ya que una no puede ser
conocida perfectamente sin todas las otras. Las ciencias que tenemos son
vanidades, rapsodias, fragmentos de observaciones contradictorias; lo demds,
imaginaciones, artificios, fantasias...?

Todavia en 1624, Pierre Gassendi escribi6 unas Exercitationes paradoxicae
adversus aristotelicos y Descartes se mofaba en su Discurso, publicado en 1637,
de los escoldsticos que buscaban en Aristdteles «la solucién a varias dificultades,
de las cuales no habla y en las cuales acaso no pensé nunca»>.

! Pedro de Valencia, Academica sive de iudicio erga verum, ed. J. Oroz, Badajoz: Diputacién
Provincial, 1987, pag. 159.

2 Francisco Sanchez, Que nada se sabe, Madrid: Espasa-Calpe, 1972, pags. 54 y 77.

3 René Descartes, Discurso del método. Meditaciones metafisicas, Madrid: Espasa-Calpe, 1976,
pag. 92.



LUIS GOMEZ CANSECO 129

A partir de ahi, los avances de la ciencia se hicieron irresistibles. La revolucion
marcada por las ideas copernicanas destruyd la antigua visioén del cosmos. Por su
parte, el descubrimiento y conocimiento progresivo de América dio lugar a una
nueva idea de la boténica y la zoologia, que desbordaba la de los textos griegos
y latinos y que incluso no dudaba en hacer uso de la viviseccién. Del mismo
modo, los estudios anatémicos de Vesalio, el descubrimiento de la circulacion
de la sangre y el andlisis de las reacciones quimicas del cuerpo terminaron por
crear una imagen distinta del propio ser humano. Por tltimo, Descartes acab6 por
destruir las supuestas relaciones entre materia y metafisica, demostrando que el
movimiento no tenfa causa alguna ajena a la propia fisica, que la naturaleza no
estaba compuesta de cuatro elementos indivisibles, sino de particulas, y que el
cielo no era incorruptible, ni inmutable, sino que se regfa por las mismas leyes
del resto de la materia.

En Espaiia, sin embargo, esta revolucion fue vista con recelo. Las universida-
des mantuvieron, salvo contadas excepciones, una actitud de desconocimiento,
condena o desconfianza hacia la nueva ciencia, y se encastillaron en la autori-
dad de los escritores consagrados por la tradicién: Pitdgoras y Euclides, para
las matemadticas y la geometria; Aristételes y Plinio, para la filosoffa natural;
Arquimedes, para la mecédnica; Ptolomeo, para la astronomia; y Galeno, para la
medicina. Aun asi, los primeros afios de la Contrarreforma espaiiola dieron lugar
a las observaciones astrondmicas de Jerénimo Mufioz, a la participacién de Pedro
Chacon y Juan Salom en la reforma del calendario promovida por Gregorio XIII
y al relanzamiento de los estudios geogréficos y cartograficos y las relaciones
sobre la naturaleza americana auspiciados por Felipe II. No obstante, una suerte
de nuevo providencialismo invadié el pensamiento hispanico a finales del siglo
XVI, que empezd a ver con ojos temerosos los estudios y los avances cientifi-
cos. Prueba de ello son los indices expurgatorios que firmaron don Bernardo de
Sandoval y Rojas en 1612 y el cardenal Antonio Zapata de Mendoza en 1632,
donde los censores abrieron la veda de caza contra los tratados de ciencia®.

Este es el paisaje intelectual en el que vivi6, pensé y escribié Benito Arias
Montano. Aunque haya pasado a la historia como el escriturista que se hizo
cargo de coordinar los trabajos y editar la Biblia Poliglota de Amberes con todo
su aparato de erudicién hebraica, Montano fue también un hombre ampliamente
formado en matemadticas, medicina y astronomia, que llegé a ensefiar esfera en
el colegio del Real Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, que recibia con
regularidad plantas y curiosidades procedentes de las Indias y que reunié durante

4 Para un panorama general de la ciencia espafola de la época, vid. José Lopez Pifiero, Ciencia
y técnica en la sociedad espaiiola de los siglos xvi y xvir, Barcelona: Labor, 1979; Juan Vernet, Historia
de la ciencia espaiiola, Madrid: Alta Fulla, 1998; y Luis Gil Ferndndez, Luis Gémez Canseco et al, La
cultura espariiola en la Edad Moderna. Historia de Espaiia, vol. xv, Madrid: Istmo, 2004.



130 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

toda su vida un singular coleccién de conchas marinas’®. En su primer libro, los
Rhetoricorum libri 1v, hace ya memoria de la aficién que, desde joven, sintié por
la ciencia y, en especial, por la astronomia, gracias a la instruccién paterna:

...asi eran los [escritos] que antafio dibujaba el que me engendrd; conservo
en mi poder estos queridos recuerdos de mi padre, esas prendas ante las que
pueden rendirse en nobles combates todos los libros que han salido de la
imprenta. Los movimientos de los astros y las orbitas del cielo, cuando ya
era €l bastante anciano, los habia puesto por escrito para mi, hermosisimos
regalos para un hijo y labor mas hermosa.®

Todavia se conserva una relacién de libros, fechada en 1548, en la que da
cuenta de su biblioteca de estudiante en la Universidad Complutense. A esa «Lista
de los libros que tengo. Hizela el afio 1548, a ocho de febrero, estando en el
Colegio de San Ildephonso de la insigne Universidad de Alcald», hay que afadir
otra «Memoria de los libros que tengo», con fecha de 14 de marzo de 1553. Los
ejemplares correspondientes a la seccién «Libros de mathemadticas» contienen
no sélo textos propiamente matemdticos, sino también escritos sobre geografia
y astronomia. Son nada menos que treinta y cuatro los tratados encuadernados
en veinte volimenes, donde se mezclan los conocimientos tradicionales con lo
mads novedoso de la nueva ciencia renacentista. Como ha subrayado Juan Gil, en
la biblioteca del joven Montano aparecen gedgrafos antiguos, como Estrabén,
Pomponio Mela o Ptolomeo, junto a eruditos medievales, como Juan de Sacro-
bosco o Alfonso X, o modernos cientificos, como Apiano, Henricus Glareanus,
Purbachius o Gemma Frisius’. La lista que ofrece el propio Montano no deja
de tener su interés®:

LIBROS DE MATHEMATICAS
1. La Geografia de Ptolomeo.
2. Estrabon.

3 Sobre Montano y la ciencia, vid. J. Cobos Bueno y J. Vaquero Martinez, «Una aproximacién a

Arias Montano como cientifico», en El humanismo extremeiio. i1, Trujillo: Real Academia de Extremadura
de las Letras y las Artes, 1999, pags. 75-92.

6 Unos versos mds abajo atin anade: «...los mismisimos astros, sobre los que me dej6 unos co-
nocimientos admirables». Benito Arias Montano, Rhetoricorum libri 1v, ed. V. Pérez Custodio, Badajoz:
Diputacién Provincial, 1984, pags. 280-81.

7 Cfr. Juan Gil, Arias Montano en su entorno (Bienes y herederos), Badajoz: Editora Regional
Extremeifia, 1998, pags. 52-3.

8 Para el texto y la identificacion de autores y ediciones, vid. Juan Gil, op. cit., pags. 168-70.
Puede verse asimismo el articulo de Antonio Rodriguez Moiino, «La biblioteca de Benito Arias Mon-
tano. Noticias y documentos para su reconstruccion», Revista de Estudios Extremerios, 3 (1928), pags.
555-98.



LUIS GOMEZ CANSECO 131

PN AW

10.

11.

12.
13.

14.
15.
15.
16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.

Pomponio Mela con el comentario de Vadiano.

Raphael Mafteius Volaterranus.

La Cosmograffa de Apiano.

Tablas del rey Don Alphonso.

G. Purbachius.

Un texto De esphera de Sacrobusto con el Computo de el mismo, un
cuerpo.

Esphera de Oroncio y De quadratura circuli de el mismo, y el mismo
sobre los seis primeros libros de Euclides y un Tratado de Planetas de
Francisco Sarsoco y Theoricas de Juan Fernelio, todo en un cuerpo.
Euclides con Zamberto y Campano, de letra de Ervagiano. Astrolabio de
Estoflerino, y con €l las Parafrases y anotaciones que hizo Vernero sobre
el primero de la Geographia de Ptolomeo.

Astrolabio de Poblacién, y juntamente con él una Arithmetica practica
de Oroncio.

Cdnones del astrolabio, pequeiiitos, de Aguilera.

Fdbrica de Reloxes de Munstero y con ella la Geographia de Henrico
Glareano.

El Chaos mathematicum de loachino Porcia con otras obras suias.
Higinio y con €l una Arithmetica de Siliceo.

La Phisonomia de Cocles con la Quiromancia de Diandro.
Ephemerides de Estoflerino.

Almanack perpetuo.

Obras de Joviano Pontano en cuatro cuerpos.

Judiciaria de Ciruelo.

Descriptio Novi Orbis.

Radios astronomicos de Gemma Frisio.

Las Obras de Tholomeo.

Vitruvio De Arquitectura.

Entre tanta ciencia como habia llegado a reunir un jovencito de apenas
veintitn afios en torno a la astronomia, la geografia y la matematica, no deja de
Ilamar la atencidn la ausencia de un nombre como el de Nicolds Copérnico con
su trascendental De revolutionibus orbium coelestium, que no podia desconocer.
Sin embargo, varios de los autores contenidos en esa sorprendente biblioteca
estudiantil terminarian luego por ser amigos del humanista en Flandes o habrian
de aparecer entre los sabios encomiados en las Virorum doctorum de disciplinis
benemetrentium effigies xLii, una coleccion de retratos con elogios en versos
latinos que Montano publicé veinticuatro afios después, en 1572, en las prensas
antuerpienses de Cristobal Plantino. Entre los personajes que aparecen en las
Effigies estan Pedro Apiano, Rodolfo Agricola, el propio Gemma Frisius con



132 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

su hijo, Cornelius Gemma, o Guillaume Philandrier, editor del De Architectura
de Vitruvio.

Una de las claves de esta coleccion poética de emblemas humanos es la
ampliacién del concepto de disciplinae benemerentes a las nuevas ciencias y
técnicas que nacieron con el Renacimiento. Ya no sélo serian la gramadtica, la
poesia, la filosoffa o la retérica las que habrian de recibir la calificacién de Bonae
Artes, puesto que a su lado aparecen, por primera vez, la medicina, la geografia,
la anatomfia, la botdnica y, por supuesto, la astronomia. La filologfa sigue sien-
do para la coleccién sefia de identidad del humanismo; pero ahora no sélo se
presenta como instrumento ttil para el estudio de la Biblia o la poesia clésica,
sino que se le atribuye la capacidad de hacer avanzar las nuevas ciencias. Y lo
cierto es que no pocos de estos médicos, astronomos, gedgrafos o naturalistas,
fueron también expertos fil6logos y sefialados humanistas, aunque representen
conocimientos ajenos al mundo antiguo.

Entre los cuarenta y cuatro autores elogiados en los epigramas de las Effigies,
se encuentran hasta cuatro médicos. No hay que olvidar al respecto que Montano
se habia iniciado en los estudios de medicina con Pedro Mena en la Universidad
de Alcald y que ahondd en estos conocimientos bajo la direccién de Francisco de
Arce durante una estancia realizada en el pueblo extremefio de Llerena en 1559.
El més antiguo entre los médicos que aparece en la obra es Pietro Andrea Mattioli
(1501-1577), del que se encarece su traduccion comentada de Discérides, con
la que, seglin Montano, se abrié un nuevo camino a la botdnica y a la medicina,
pues Mattioli no se limit6 a ejercer como fil6logo, sino que afadié anotaciones
y observaciones propias, asi como ldminas actualizadas de las plantas:

PIETRO ANDREA MATTIOLI, DE SIENA, MEDICO
La parte descuidada por los médicos con delito funesto
y los hermosos dones de la abigarrada naturaleza,
mientras Andreas recorre los campos e investiga por doquier,
arrojé luz sobre los escritos apolineos.’

En el caso de Gilbertus Limburgius (1504-1567) también se subraya la ob-
servacion directa de la naturaleza, en concreto con el estudio de las aguas de
Spa, cuyas propiedades terapéuticas analizé en el libro De acidis fontibus sylvae
Arduennae, praesertim eo qui in Spa visitur libellus (1530):

o «PETRVS ANDREAS MATTHIOLVS, SENENsIS, MEDICVS. Neglectam medicis damnoso crimine
partem / naturae pulchra et munera multiplicis, / Andreas dum lustrat agros, dumque undique quaerit,
/ admovit chartis lumen Apollineis». Benito Arias Montano, Virorum doctorum de disciplinis beneme-
rentium effigies xvi, eds. L. Gémez Canseco y F. Navarro Antolin, Huelva: Universidad de Cérdoba
/ Universidad de Huelva / Universidad de Sevilla, 2005, pdg. 188. Se trata del Di Pedacio Dioscoride
Anazarbeo libri cinque (1554), que se publicd, a su vez, en latin el mismo afio como Commentarium in
sex libros Pedacii Dioscorides.



LUIS GOMEZ CANSECO 133

GILBERT DE LYMBORCH, MEDICO DE LIEjA
Dicen que el médico Limburgo se hizo asimismo acreedor
a un papel notable entre los coros apolineos.
El explica y ensefia, el primero, cémo se gestan los milagros
a partir de las aguas ferruginosas de Spa.'°

Lo mismo ocurre con Andreas Vesalio (1514-1564), del que se asegura que
«medicis auxit, pictoribus auxit et artem» y «subit internas quae latuere vias»,
es decir, que auxilié simultdneamente al arte de los médicos y los pintores con
los grabados anatomicos de su De humani corporis fabrica (1543), donde re-
produjo esas «vias internas» del cuerpo humano a las que alude el poema y que
no fueron conocidas hasta sus disecciones de cadaveres:

ANDREAS VESALIO, DE BRUSELAS,
principe, sin duda, de los anatomistas
Para diseccionar los miembros del cuerpo humano,
nadie ha habido mds docto que Vesalio.
Engrandeci6 las artes de la medicina y de la pintura,
adentrandose por vias internas que estaban ocultas.'!

El dltimo de los médicos que comparece es un amigo personal de Montano,
el botanico flamenco Rembert Dodoens (1517-1585), que lo acogi6 varias veces
en su casa de Malinas:

RomBERTUS DODONAEUS, DE MALINAS
Soy testigo, Romberto, de la valfa de tus costumbres y de tu fe;
si, yo, que disfruté muchas veces de tu hospitalidad.
Cudl sea tu valia como médico, lo dird Malinas; y los jardines
que construyes, cuanto vales en botdnicas; y tus libros.!?

10 «GILBERTVS LIMBVRGIVS, MEDICVS LEODIENSIS. Fertur item partes medicus Limburgus honestas

/ inter Apollineos promeruisse choros. / Is ferrugineis Aspae miracula ab undis / ut constent, primus
disserit atque docet». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pag. 176.

"' «ANDREAS VESALIVS, BRVXELLENSIS, ANATOMICORVM FACILE PRINCEPS. Corporis humani qui
membra minuta secaret, / Vesalio nullus doctior extiterat. / Hic medicis auxit, pictoribus auxit et artem,
/ dum subit internas quae latuere vias». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pag. 162.

2 «ROMBERTVS DODONAEVS, MECHLINIENSIS. Moribus et fide te testor, Romberte, valere, / usus
nempe tuis saepius hospitiis. / Quid medicus valeas, Mechlinia dicet et horti / quos struis, in plantis
quantus es, atque libri». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pdg. 166. Dodoens publicé varias tratados
botdnicos antes de que salieran las Effigies en 1572, como De frugum historia (1552), el herbario Cru-
ydeboek (1554), Historia frumentorum, leguminum, palustrium et aquatilium herbarum (1566) o Florum
et coronarium odoratorumque nonnullarum herbarum historia (1568).



134 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

La geografia moderna y préctica aparece de la mano de Abraham Ortelio
(1527-1598) y su Theatrum orbis terrarum'®, mientras que la cosmografia y la
astronomia tienen sus representantes en Petrus Apianus (1495-1552), Gemma
Frisius y su hijo Cornelius Gemma. A Apiano se le presenta bajo la comparacién
de una laboriosa abeja que habfa sabido reunir sus conocimientos del cielo y la
tierra en tratados como la Cosmographia (1524) o el Astronomicon Caesareum
(1540), donde se recogian observaciones astrondmicas, como la del cometa de
Halley en 1531:

PETRUS APIANUS, DE LEISNIG
Como la abeja liba puros jugos gustando todos los célices
de las flores y guarda la ambrosia en sus panales,
asi recogfas td en el cielo, asi en la tierra, Apiano,
las mejores cosas que podias guardar en los libros.!*

En Regnier Gemma Frisius (1508-1555) se alaba la capacidad de encerrar el
curso de los astros en una breve obra que los hacia caber en bibliotecas privadas,
como la del propio Montano, que ya en 1548 tenia entre sus libros el De radio
astronomico et geometrico liber de Gemma (1545):

GEMMA Frisius, bE Dokkum
El curso de los astros y las estrellas que tachonan el cielo Gemma
los oculté en las mansiones privadas de los hombres.
El mismo Gemma, en cambio, puso a la vista tierras, mares, todo.
Encerrd, en fin, tan vasto mundo en breve obra.'

3 «ABRAHAM ORTELIUS, ANTUERPIENSE. Cuando pones ante sus ojos el orbe, Ortelio, / jc6mo

deleteitan a los hombres los Teatros que construyes! / La obra es hermosa; todos la aplauden. Mas
quienes conocen y saben / tu virtud, aplauden con mds entusiasmo al artista». <ABRAHAMVS ORTELIVS,
ANTVERPIANVS. Orteli dum proponis spectantibus orbem, / quam tua delectant structa Theatra homines!
/ Pulchrum opus est, plaudunt omnes; sed queis tua virtus / nota patet, plaudunt laetius artifici». Benito
Arias Montano, op. cit., 2005, pag. 168.

4 «PETRVS APIANVS, LEYSNICZENSIS. Vt puros florum succos summa omnia gustans / carpit
apes, cellis condit et ambrosiam; / sic coelo tu, sic terris, Apiane, legebas / condere quae posses optima
quaeque libris». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pag. 190.

15 «GEMMA PHRISIVS, DOCKVMENSIs. Cursus astrorum variantia et sidera Gemma / privatis ho-
minum condidit in domibus. / Subiicit idem oculis terras, maria, omnia; mundum / in breve tam vastum
denique cogit opus». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pag. 172. Gemma Frisius, ademds, llevé a
cabo una edicién corregida y aumentada de la Cosmographia de Apiano (1529) y compuso el tratado
De principiis astronomiae et cosmographiae deque usu globi cosmographici (1548).



LUIS GOMEZ CANSECO 135

El epigrama dedicado a Cornelius Gemma (1535-1579) no era ajeno a la
iconograffa puesta de moda por el Suefio de Escipion. Gemma padre se encamina
al cielo y sefiala a su hijo el camino de la virtud y de la ciencia:

COoRNELIUS GEMMA, DE LOVAINA
Dijo Gemma a su hijo Gemma: «Sé€ ti
el primer heredero de mi virtud.
Yo ya conozco el cielo, y a €l me encamino. Vive tu;
adelante, conoce la naturaleza entera. AdiGs».'°

Buena parte de las intenciones que guiaron a Benito Arias Montano a la hora
de componer los elogios de las Virorum doctorum de disciplinis benemetrentium
effigies xLinr quedaron apuntados de manera alegérica en la portada de la colec-
cién. En el centro de la imagen, dos figuras femeninas despliegan una cartela
en la que puede leerse «Sapientiae hominum cultrici p.», es decir, «Dedicado a
la Sabiduria, cultivadora de los hombres». Las alas y las trompetas que sostiene
la figura de la derecha la identifican como la Fama, mientras que el aro que
cuelga en la mano derecha de la otra figura remite a la Eternidad y al ouroboros,
como simbolo del tiempo que vuelve sobre si mismo. La Fama se asienta sobre
una roca, en alusién a la firmeza de sus razones y a su valor terrenal, mientras
dirige su mirada al lector. Por el contrario, la Eternidad se sostiene sobre una
esfera celeste y eleva su mirada a los cielos. En la misma simbologifa insisten
las construcciones del fondo, pues si el arco representa el triunfo terrenal y la
gloria humana, el obelisco, conforme a la iconograffa egipcia, entonces tan de
moda entre los neoplatdnicos, alude la sabiduria celeste y a los conocimientos
astronémicos que tanto interesaron a Benito Arias Montano.

El problema consistia en que todos estos hombres de ciencia fueron también
creyentes y sufrieron la contradiccién de poner en pie por medio de sus razo-
namientos y de los estudios empiricos verdades que terminaban por destruir no
pocos de los fundamentos de su fe. Ya no bastaba con cerrar los ojos y optar
por una doble verdad que, a la postre, resultaba insatisfactoria. La solucién no
fue facil y, con frecuencia, resultd casi trdgica. Un ejemplo perfecto de ese con-
flicto, que sufrié el propio Montano, se encuentra en las polémicas en torno al
heliocentrismo defendido por Nicolds Copérnico. Arias Montano parece haber
conocido y aceptado la existencia, propuesta por Copérnico, de circulos excén-

16 «CorNELIVS GEMMA LOVANENSIS. Dixit Gemma suo Gemmae quem protulit: “Haeres / esto
virtutis proximus ipse meae. / Ipse ego iam novi, notum peto et aethera; vive, / naturamque omnem
noscere perge. Vale”». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pag. 174. Cornelius Gemma obtuvo una
cdtedra de Medicina en la Universidad de Lovaina en 1569, entre otras cosas, gracias a la intervencién
de Arias Montano ante el duque de Alba.



136 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

tricos y concéntricos en el orden
del universo, sin embargo condend
sin paliativos el sistema heliocén-
S | trico. Las razones para hacerlo las
HOMINV — 2 "\ = encontré en el apego a la literalidad
= | del texto biblico considerado como
palabra expresa de Dios. Ante la co-
lisién entre las Sagradas Escrituras
y la teoria astrondmica, s6lo cabia
anteponer la revelacion a la ciencia,
a pesar de ser ésta una verdad no
demostrable. Y asi lo hizo en su
Historia de la Naturaleza:

La tierra permanece fija e inmovil
en su lugar, en el que le fue ordenado
mantenerse por la palabra de Dios,
como ya dijimos. Por eso se dice que
es escabel de los pies de Dios, para des-
tacar la inmovilidad, quietud y firmeza
de la naturaleza divina. Pues con los
pies firmes, se dice que todo el cuerpo
estd inmdvil, no porque el cuerpo se pegue a Dios, como ya sabemos, sino
porque una imagen de este tipo se emplea comodamente en la conversacion
humana incluso en las cosas divinas. «No juréis de ninguna manera: ni por
el cielo, pues es el trono de Dios, ni por la tierra, pues es el escabel de sus
pies» (Mt. 5, 34). Asf pues, del mismo modo que las demds cosas se mueven
por la virtud y eficiencia divina, asi también la tierra permanece inmdvil
dominada por el inmévil Dios."”

Arias Montano antepuso sus firmes creencias en la verdad revelada a sus
conocimientos de la nueva ciencia; de ahi que su Historia de la Naturaleza se
construya sobre la tnica base documental del texto biblico. Como ha explicado
Juan Luis Sudrez: «La sabiduria verdadera es la que concede la revelacion di-
vina mediante la Biblia, que se convierte asi en el criterio dltimo de autoridad
y en la fuente maxima de verdad para el humanista cristiano. Conocer la Biblia
mediante las adecuadas técnicas de critica textual, de las lenguas originales y
de la hermenéutica supone avanzar un paso en el nivel del conocimiento que

17" Benito Arias Montano, Historia de la Naturaleza, ed. F. Navarro Antolin, Huelva: Universidad

de Huelva, 2002, pags. 194-95.



LUIS GOMEZ CANSECO 137

se alcanza mediante la filosoffa»'®. Ese conflicto entre la palabra de Dios y el
conocimiento humano se resuelve en una maxima que aparece dos veces en el
texto biblico, una en el Salmo 110, 10 y otra en el libro del Eclesidstico 1, 16:
«Initium sapientiae timor Domini», ‘el comienzo de la sabiduria es el temor de
Dios’. En el Dictatum Christianum, el catecismo que Arias Montano publicé en
1575, el temor de Dios se convierte en la raiz de todo su pensamiento religioso.
El verdadero cristiano, sabio o necio, ha de buscar la simplicidad, ha de tener
por guia tinica la palabra de Dios y atenerse a ella no sélo en su comportamiento
moral, sino también en sus saberes.

Esta forma de pensamiento arraigd también entre sus discipulos, pues Pe-
dro de Valencia, después de haber disertado sobre los modos de conocimiento
cientifico en sus Academica, renuncia de repente al conocimiento humano y a
su propia razon, para someterse a la sabiduria divina, tal como recomendaba
san Pablo en su epistola a los corintios:

Pero, sea esto lo que fuere, entre tanto me doy cuenta de que los griegos
y todos los sabios de este mundo, que han buscado afanosamente y se han
prometido para si y los demds una sabiduria, pese a sus esfuerzos nunca
fueron capaces de encontrarla ni de comunicarla. El que sienta conmigo que
le falta la verdadera sabiduria, que no la busque en esta filosoffa humana,
sino que se la pida a Dios que la da a todos con generosidad, y a nadie echa
en cara. Si alguien piensa que es sabio en este mundo, hdgase necio para ser
sabio, pues Dios, que escondio la verdadera sabiduria a los amantes de la falsa
sabiduria, la revela a los pequefios. A Dios, tnico sabio, toda la alabanza por
medio de Jesucristo. Amén."

Afos maés tarde, el 7 de diciembre de 1595, Valencia insistia en la misma
doctrina en una carta dirigida al padre fray José de Sigiienza: «...ay sufficien-
temente de dottrina en la leche de la sagrada escrittura para satisfazer y hartar
ad sobrietatem a los parvulos y que se contentan con saber hasta esto, y no
usque ad insaniam |[...]. Pero por ventura no son para essos soldadazos bravos
y de grandes plumas y pettos fuertes ni el mismo Saul por grande que sea, sino
algiin pastorcito que ni aun nombre de soldado no tenga y que sin saberse dél ni
de su valentia, €l a solas desquixara leones y ahoga 0ssos»?. Y el propio padre
Sigiienza, discipulo también de Montano en sus afios escurialenses, no dudé en

8 «Retdrica, ética y pedagogia en Arias Montano. Una aproximacion a la filosofia del humanismo»,

Revista de Estudios Extremerios, 52 (1996), pag. 1089.

19 Pedro de Valencia, op. cit., pags. 241-43.

2 Guillermo Antolin, «Cartas de Pedro de Valencia al P. José de Sigiienza», La Ciudad de Dios,
41 (1896), pag. 494.



138 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

rechazar la sabiduria humana y presentar su Historia del Rey de Reyes como
simple eco de la voz de Dios: «Echemos de las manos tanta infinidad de libros
vanos, que sélo nos cuentan sus opiniones [...], oigamos a Dios cémo nos habla,
lo que nos quiere decir en este libro, lo que nos quiso descubrir de si mismo
y consideremos que no le escribié para otra cosa sino s6lo para alumbrar a los
hombres y ensefiarles cuanto podian desear, entender y saber»?!. Se trataba de
gentes sabias e instruidas en la ciencia mds avanzada, que, sin embargo, renun-
ciaron a sus propios conocimientos humanos para aceptar sin mds los preceptos
divinos. Pero no ha de sorprender, cuando en el mismo Descartes latia atin ese
conflicto entre ciencia y religion, y sorprendentemente dedicé su Discurso del
método nada menos que a la Virgen de Loreto.

Entre otros muchos ejemplos de esa renuncia a la ciencia, encontramos uno
en materia de geografia en el prefacio al Phaleg, sive De gentium sedibus primis
orbisque terrae situ, el cuarto de los tratados que conforman el tomo octavo de
la Biblia Poliglota impresa por Plantino en 1571 y que se conocié como Appa-
ratus Biblicus. De ese prefacio se anuncia que «En €l se expone la utilidad que
se obtiene de la lectura de los libros sagrados y el fundamento de la geografia
y su interés», y, de hecho, inmediatamente Montano rechaza la autoridad de los
grandes gedgrafos de la Antigiiedad para atenerse a las palabras dictadas por el
Espiritu Santo y conservadas en el Antiguo Testamento:

Es mds, podemos mostrar por la Sagrada Escritura que aquella tierra
fue muy conocida para los israelitas, pues se sabe que ellos se dirigieron
navegando hacia ella con cierta frecuencia. Estrabén, o Mela, Stephanus,
Solino, Ptolomeo y otros, o Platén y Aristételes que escribieron de manera
confusa y como en enigma sobre lugares que no conocian, y aquellos poetas
que para que no pareciera que desconocian algtn lugar, sembraban todos con
sus fabulas, en fin, ninguno de los escritores griegos y latinos cuyos escritos
llegaran hasta nuestra época, hizo alguno que si se examina cémo es, se
pueda comparar con la descripcidn clarisima que hizo Moisés de la tierra de
Ophir, o la que el profeta Jonatan, escritor de historia, hizo con abundancia
de detalles y exactitud de los reyes de Judea, o con aquellos que han sido
escritos con palabras selectas a partir de quien escribié los Paralipémenos al
dictado del Espiritu Santo.?

2 Fray José de Sigiienza, Historia del rey de Reyes y Seiior de los Sefiores, ed. L. Villalba, El

Escorial: Imprenta Helénica, 1912, 11, pag. 24.

2 «Quinimo et illud ex sacra Scriptura docere possumus, eam terram Israelitis fuisse notissimam:
illos enim ad eam saepius navigatione contendisse constat. Sane neque Strabo, aut Mela, Stephanus,
Solinus, Ptolomaeus et alii, aut Plato et Aristoteles, qui quidem obscure, ac veluti per aenigmata, de iis,
quae sibi ignota erant, disseruerunt; aut poetae illi, qui ne quid ignorare viderentur, nihil fabulis non



LUIS GOMEZ CANSECO 139

La Historia de la Naturaleza, publicada péstumamente en 1601, es una suce-
sién de cesiones, que empieza por la propia metodologia y aun la propia razén:
«Llamamos razén de conocer, no la imagen de las cosas puestas en el 4nimo del
que las conoce, sino la sucesion de las mismas precisa y dispuesta en un orden
recto, en el que las que son consideradas mds sobresalientes, obtienen y merecen
las primeras consideraciones... Por lo que decidimos en el 4nimo seguir a la hora
de escribir no la propia decision, sino lo instituido y el ejemplo del mejor guia.
Elegimos aquella forma de exponer que recibimos adquirida y transmitida por el
primer escritor de la sagrada doctrina, es decir, deducir la discusion de la naturaleza
desde los 6rdenes menores de las cosas hasta los superiores ininterrumpidamente, lo
que a los sabios les parecié adecuadisimo para educar la inteligencia humana»®. Las
consecuencias alcanzaban, entre otros dmbitos, a la botdnica. Montano no podia
abandonar su apego a la exégesis literal como fuente esencial del conocimiento,
pero tampoco logré obviar por completo la existencia y la ciencia de sus amigos
médicos y botdnicos, a los que habia elogiado en las Effigies de 1574:

Pues hemos tomado la decisién de seguir todas las cosas para los que
se contentan con dirigir el dedo a las fuentes mismas, y dejar el tratamiento
completo de esta disciplina a los que sean estudiosisimos y expertisimos. Y
dignos de esta alabanza conocimos en Bélgica como maestros en nuestro
tiempo a Rembertus Dodoneus, huésped nuestro que ya acabé sus dias, y a
Carolus Clussius, amigo amabilisimo, y, mds jévenes que aquellos, Mathias
Lobel, cuyo conocimiento y experiencia en éste y todo tipo de naturaleza
es muy valioso, Simén Tovar y Francisco Sdnchez de Oropesa, médicos
doctores bien merecidos y destacados sobre nosotros y sobre todo el grupo
de estudiosos.*

Ni Rembert Dodoens, ni Charles de 1’Escluse, ni Mathias L’ Obel, ni los amigos
sevillanos Simén Tovar o Francisco Sdnchez Oropesa parecian tener ciencia sufi-

aspergebant suis; nullus denique ex Graecis, Latinisve scriptoribus, quorum scripta ad nostram usque
pervenerunt aetatem, aliquid edidit, quod si quale tandem id sit, diligenter examinetur, comparari possit
cum iis, quae Moses de terra Ophir apertissime scripsit, vel quae Ionathan propheta, eius, quae est de
Regibus ITudae, scriptor historiae copiose et exacte tradidit; aut cum iis, quae ab eo qui Paralipomena
Spiritu Sancto dictante scripsit, disertis sunt descripta verbis». Benito Arias Montano, Phaleg, sive De
gentium sedibus primis orbisque terrae situ, en Biblia Sacra hebraice, chaldaice, graece et latine, t. V111,
Amberes: Cristébal Plantino, 1571, pag. 2.

% Benito Arias Montano, op. cit., 2002, pag. 424.

2 Ibid., pag. 349.



140 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

ciente®, y eso a pesar del famoso jardin botdnico que Tovar reunié en su casa o
incluso de las plantas y la informacién botdnica que el propio Montano enviaba
y recibia con frecuencia de Flandes®. El tinico aval para este sorprendente sis-
tema de estudio estaba en la propia Biblia, pues, tal como se cuenta en el Libro
Primero de los Reyes 5, 13, el rey Salomoén, en su inmensa sabiduria, «disputavit
super lignis, a cedro, quae est in Libano, usque ad hyssopum, quae egreditur de
pariete; et disseruit de iumentis et volucribus et reptilibus et piscibus», esto es,
‘habl¢ sobre las plantas, desde el cedro del Libano hasta el hisopo que brota en
el muro; habl6 de los cuadripedos, de las aves, de los reptiles y los peces’. Al
parecer, con eso era suficiente.

La Historia de la Naturaleza o primera parte en el Cuerpo, el Gltimo de los
libros que Montano compuso, se abre con una excelente «Elegia votiva», que
sirve de prefacio y argumento para el resto de la obra. El poema se presenta
como una breve autobiografia de la indagacién que el humanista habia seguido,
desde su juventud, en pos de la verdad. El sabio se para a mirar hacia atrds al
final de su vida y recuerda, casi con vergiienza, los vanos esfuerzos del joven
por ahondar en un conocimiento ajeno por completo a Dios. Tras una breve
introduccién, que anuncia en los dos primeros versos que la naturaleza serd el
objeto de su estudio, Arias Montano parece poner los ojos en el nifio que fue y
en su afdn por conocer la astronomia y las matemadticas, tal como demuestran
las ensefianzas paternas y los libros de sus afios estudiantiles:

Atn mi vida los quince afios no alcanzaba y ya decian
de mi que no era ignorante de la naturaleza.
Aprendi el movimiento de las estrellas y del cielo,
las fases de la luna, y las €pocas del desigual solsticio:

% Charles de I’Escluse (1526-1609) fue director del jardin botdnico de Maximiliano II y catedratico
de botdnica en la Universidad de Leiden. Entre sus obras destaca su Rariorum aliquot stirpium per Hispanias
observatorum historia (Amberes, 1601). Por su parte, el botdnico francés Mathias L’Obel (1538-1616) compuso
Stirpium adversaria nova (1570), Plantarum seu stirpium historia, cui annexum est adversariorum volumen
(1576) y Balsami, opobalsami, corpobalsami et xylobalsami cum suo cortia explanatio (1598). Francisco
Sénchez Oropesa y Simén Tovar ejercieron como médicos en Sevilla. Este dltimo fue autor de Hispalensium
Pharmacopoliorum recognitio (1587), De compositorum medicamentorum examine novum methodum (1587)
y Examen y censura del modo de averiguar las alturas de las tierras por la altura de la estrella del Norte
(1595).

% El epistolario de Montano con Plantino da noticias de esos envios, y el propio Clusius anota
varias plantas que Arias Montano habia recibido de América y que llegaron a sus manos por mediacién
del geégrafo Abraham Ortelio o incluso de Simén de Tovar: «Sed multis post annis, ab eruditissimo viro
Simone de Tovar Medico Hispalensi, qui similem arborem in cultissimo suo horto, cum aliis exoticis
stirpibus alit, non Mamay, sed Aguacate vocari edoctus sum». Carolus Clusius, Rariorum Plantarum
Historia, Amberes: Juan Moreto, 1601, pag. 2.



LUIS GOMEZ CANSECO 141

como el doble dia hacia que en todas las tierras las horas
fueran iguales para la luz y para las tinieblas.
Decir mucho del principio, del fin, y de los estados,
asi como de las formas, era para mi una diversion.

Entre los versos quince y veinte, el poeta hace su primera palinodia y muestra
la conciencia de su error:

Si que era diversion, ahora me doy cuenta, y del perjuicio
de tanto tiempo perdido ahora me duelo y me lamento.

Y me avergiienzo de la critica y de la alabanza; pues ambas sufro,
mientras persigo el renombre de sabio y su recompensa,
mientras mis propias opiniones o los dictados de un maestro engreido
en vano acompafio con clamoroso entusiasmo.

En una cuarta parte, que alcanza del verso veintiuno al treinta, se apela, desde
la propia experiencia y desde el desengafio, a los otros hombres interesados en
el conocimiento para que huyan de los caminos errados: «Os aviso a quienes
gustdis de la ciencia de la verdad pura / y os place poder pisar en suelo firme:
/ jay!, no malgastéis la breve duracién de vuestra vida / ni sigdis las inciertas
sendas de los hombres». Como argumento demostrativo de esta advertencia,
Montano enumera hasta el verso cincuenta y dos la diversidad y contradicciones
de las filosofias humanas sobre la naturaleza. Alguno de esos filésofos naturales
afirma que «el azar separé los primeros elementos de las cosas, / que luego se
volverédn a juntar de azarosas maneras. / Este halla una materia primigenia, y
aquél inventa una segunda». Otro de esos cientificos imagina un Caos primi-
genio, y discute con los que le rebaten la posibilidad de «exista algo que antes
era nada». Otros, sigue Montano, defienden el agua o el fuego como materia
primigenia, mientras que los seguidores de Aristételes sefialan la Privacion o
steresis como origen del mundo. Por dltimo, parecen triunfar los defensores de
los cuatro elementos primarios como base de la creacién, aunque nunca lleguen
a ponerse de acuerdo en la medida de sus proporciones, quedando todo, al final,
en mera palabreria sin sentido:

Mientras tales cosas se inventan, y se empeflan y afanan por acufiar
palabras huecas, nada producen sino palabras.

Arias Montano dedicé los diez versos siguientes a reiterar el riesgo de afe-
rrarse a las opiniones de los hombres, que pasan velozmente y confunden con
sus apariencias, apuntando que «tales peligros no s6lo engafian y dafian nuestra
mente, / sino que la vida humana adelanta su fin». E incluso recuerda su pro-



142 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

pio sufrimiento personal en busca de la verdad, como una suerte de segunda
palinodia:

Yo mismo, mds de una vez engafiado, lamentdbame muchas veces
de estas cosas, y las trataba con mis buenos compafieros.
Creyeron que no existia nada mds dulce
que mi dolor. Tal era mi triste consuelo.

Estos versos pudieran aludir a alguno de los procesos depresivos que Arias
Montano sufrié a lo largo de su vida. La referencia a los «buenos compafieros»
parece situarnos en sus afios de estudiante en la Universidad de Alcald, donde
lo vimos —de acuerdo con su biblioteca— ocupado en el conocimiento de la
naturaleza y donde vivi6 una de esas aflicciones de dnimo, provocada acaso por
esa busqueda de la verdad en las distintas filosoffas y de la que se curd, segtin
su propio testimonio, entonando el salmo décimo tercero: «Usquequo, Domine,
oblivisceris me in finem?», ‘Hasta cudndo, Sefior, me olvidards? ;Eternamen-
te?’?".

Pero aqui el poema —y aun la vida del propio Benito Arias Montano— da
un giro tremendo e inesperado. Tras una invocacién a Dios como «maestro y
guia de las almas / que gustan de la verdad sencilla y la piedad», el lector se
topa, de buenas a primeras, con una detallada narracion de lo que parece ser
una experiencia mistica. Esta visién se describe entre los versos setenta y uno
y ciento dos. Cuenta Montano que Dios le aparté de los excesos de su propia
razén: «Me impides y prohibes dejarme llevar por mi ingenio, / y, siendo ya un
adulto, me ordenas ser un nifio»; y que, una vez sometido a la voluntad divi-
na, le condujo «a los sacros atrios / de tu templo, que no puede hollar todo el
mundo». En ese momento, el mismo Dios le habld, mientras contemplaba una
suerte de pinturas vivientes:

Saca de aqui, nifio, entérate, todo principio.
Gudrdate, niflo, guardate, de entregarte a las vanas palabras
de los hombres y de fiarte de sus vanas promesas.
Esta es para ti la luz primera, esta la primera puerta que se abre a ti
que andas buscando; aprende, niflo, de aqui los rudimentos.

2 En la Carta dedicatoria del comentario al salmo xir, Montano recuerda cémo, después de

haber probado todos los remedios médicos posibles, su maestro fray Cipriano de la Huerga le recomen-
dé6 entonar el salmo X1 (xi1), que €l mismo adapté en castellano, curdndole no sélo a €l, sino a otros
amigos aquejados del mismo mal. Cfr. Gaspar Morocho Gayo, «Magnum illum vergensem Cyprianum
Monachum, alium praeterea neminen...: Cipriano de la Huerga, maestro de Benito Arias Montano», en
Cipriano de la Huerga, Obras Completas, vol. 1x, Leén: Universidad de Ledn, 1996, pags. 85-6.



LUIS GOMEZ CANSECO 143

Dios, pues, es el que ha de guiarnos, como nifios, desde la oscuridad del
raciocinio humano e individual hasta el conocimiento revelado, que se anuncia
multiple, poderoso e inagotable:

Y luego que, tras larga reflexion, ya estés en el primer atrio
serds guiado por parajes mas sagrados.

De aqui vendran sed y hambre de ver cosas mds grandes,
créelo ya, y obedece las drdenes que se te han dado.
Pues si no desfalleces en tu fe, ni abandonas tu bisqueda,
Dios mismo te dard pronto aquello con que puedas saciarte.

La elegia termina con una tercera palinodia que reitera el desengafio de la
ciencia humana y con un voto final de esperanza en la generosidad de la sabi-
durfa divina:

Desde entonces tengo en menos todo lo demds, cosas que nada valen;
desde entonces el anhelo de Dios invade mi corazén.
Asi pues, Dios Padre, en tu bondad haz que se cumplan
felizmente los votos para mi y para mi humilde rebafio.?

En este texto, Arias Montano narra su experiencia autobiogréfica de la inda-
gacioén en la ciencia en términos similares a los que utilizaron Juan Luis Vives en
su De disciplinis, el Brocense en el De nonnullis Porphyrii erroribus, Francisco
Sanchez en su Quod nihil scitur o el mismo Descartes en su Discurso. Se trata
de una experiencia personal de conocimiento que termina siendo insatisfactoria.
La diferencia consiste en la solucién final: si Vives, Brozas, Sdnchez o Descar-
tes optaron por la razén individual, Montano renuncié expresamente a ella en
nombre de una revelacion divina. Arias Montano, que estudié y conocié a fondo
la filosoffa antigua y la ciencia moderna, terminé por rechazarlas y resolvié el
conflicto entre ciencia y religién por medio de una suerte de docta ignorantia
poética a la que le conducen —literalmente— las palabras que Dios mismo
pronunci6. Se trata, al cabo, de una verdad completa y absoluta sélo alcanzable
por medio de la gracia divina, que Montano aseguraba haber encontrado en la
revelacién:

Que esto es tal vez novedoso e inusitado, pensardn nuestro filésofos,
principalmente los griegos y estos que estdn imbuidos de las enseflanzas de
los griegos; también a los tedlogos €stos que afirman haber recibido de los
griegos su conocimiento de la naturaleza, si no inusitado, al menos, pudiera

28

Benito Arias Montano, op. cit., 2002, pags. 97-9.



144 CIENCIA, RELIGION Y POESIA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO

parecer raro, como me parecia alguna vez a mi, cuando ain no habia entrado
en el Santuario de Dios, hasta donde era preciso. Pero después fui ensefiado
gracias a Dios en cosas mds numerosas, mayores y mds verdaderas que las
que me habia tocado aprender de aquellos filésofos; lo cual habia sido acep-
tado generosamente, sin envidia junto a condiscipulos, que no sabian cosas
profundas, ni se dejaban llevar por su temperamento, sino que recababan del
magisterio divino la verdad sencilla; nos parecié bien compartir la alabanza del
maestro comun y nos parecera siempre perseverantemente seguros de nuestro
intento de tener un juicio diferente entre los hombres, firmes y conscientes de
nuestro espiritu y de nuestro interés y dedicacidn para con todos, y persuadidos
del candor y de la caridad de nuestras mentes sencillas y sinceras.”

No es el tnico lugar a lo largo del libro en el que hace referencia al don
de la revelacion. En las paginas anteriores habia recordado «los sagrados tes-
timonios, que recibimos no hace mucho tiempo por don singular de Dios con el
cuerpo fatigado, pero con el espiritu integro, firme en si mismo y atento» o la
«parte y razén de la naturaleza no indicada nunca en otros autores, observadores
e indagadores de las cosas que me correspondid conocer por primera vez por don
divino (como muchas otras) con la lectura y observacion de las Sagradas Escritu-
ras»>’. Montano probablemente se refiriese en todos estos pasajes a la visién que
€l mismo habia narrado en una oda In Zachariae prophetae commentaria hymnus
ex uoto, recogida en sus Commentaria in duodecim prophetas y compuesta en
septiembre de 1568:

Ya la mente arde en deseos de proclamar
las causas de su gozo singular, y arrebatada
en carros de fuego, mira a lo lejos y desea
ser admitida en el apacible coro de los de arriba;

pues a mi (voy a cantar la verdad), lejos del pueblo
en escarpadas colinas, cuando huia de las frivolas
ocupaciones y abordaba con desvelo

y curiosidad incesante los libros arcanos,

Dios, tirdndose de la oreja, me aconsejé durante la noche,
cuando separa con su voluntad la hoz de las tinieblas,
la libera benévolo de las sombras y devuelve

al dia las formas visibles

¥ Ibid., pags. 523-24.
0 Ibid., pags. 263 y 396.



LUIS GOMEZ CANSECO 145

Entonces me ordena descubrir y alabar los dones

admirables de su sagrado designio guardados

en las antiguas péginas, para que sirvan de provecho
y solaz abundante a los mortales;

como cuando en las colinas de Dotdn mostré
al agitado joven las tropas numerosas de soldados
y jinetes, veloz auxilio enviado

al anciano profeta

o cuando en la alta cumbre del Tabor

a los atemorizados discipulos ofrecid sin embargo

la gloria espléndida de su hijo y la admirable
apariencia de su reino en una fugaz visién.*!

Arias Montano compara su experiencia mistica nada menos que con Eliseo
y su visién en el monte Dotan (Il Reyes 6, 15-17) o con la transfiguracion a la
que asistieron Pedro, Santiago y Juan en el monte Tabor (Mt 17, 1.9; Mc 9, 1-
8; Lc 9, 28-36), y marca ese punto biogrifico como el comienzo de una nueva
y definitiva sabiduria, ajena por completo a los inttiles esfuerzos de la razén
humana. Muchos afios después, en 1592, fray José de Sigiienza recordaba ante
los inquisidores como el propio Montano aseguraba que habia recibido su cono-
cimiento por revelacidn especial, remitiendo a esta misma oda: «En lo de haberle
revelado su santa Escritura en una noche, no he afirmado mas que lo que €l dice
en una oda al principio de los comentarios sobre Zacarias, donde apunta algo
de esta merced que nuestro Sefior le ha hecho». Incluso uno de los testigos del
proceso contra el padre Sigiienza, fray Cristébal de Zafra, afirmaba haber oido
afirmar al propio Benito Arias Montano que «muchas cosas de las que €l sabia no
las podia saber por estudio y trabajo, sino por revelacion»*. Pero éste es s6lo un
episodio mas del permanente conflicto en el que vivieron ciencia y religiéon durante
siglos, y que Arias Montano quiso, si no resolver, al menos aliviar en su persona,
por medio de la poesia, en textos como los epigramas de las Effigies, la «Elegia
votiva» de la Historia de la Naturaleza o la oda al profeta Zacarfas.

3 Guadalupe Marin Mellado, Las Odae Variae de Benito Arias Montano. Introduccion, edicion

critica, traduccion anotada e indices, edicion digital, Cadiz: Universidad de Cadiz, 1999, pags. 71-3.
32 Cfr. Proceso inquisitorial del padre Sigiienza, ed. G. de Andrés, Madrid: FUE, 1975, pags. 117
y 137.






