
LUIS GÓMEZ CANSECO 127

Edad de Oro, XXVII (2008), págs. 127-145

CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO:
BENITO ARIAS MONTANO

Luis Gómez Canseco
(Universidad de Huelva)

Las entelequias que santo Tomás de Aquino armó con piezas de la filosofía aris-
totélica, la patrística y una renovada teología católica sirvieron de pauta y alivio 
para simples creyentes y aun para gentes de ciencia durante no pocos siglos. Al 
fin y al cabo, la continuidad defendida entre la razón humana y la divina abría 
un puente firme y seguro desde el mundo de lo mensurable por medio de los 
sentidos y la inteligencia individual hasta el trasmundo inmensurable de lo no 
visible. El problema estaba en el papel secundario que, como ancilla Theolo-
giae, se le reservaba a la ciencia y la filosofía humanas. Más allá del averroísmo 
medieval, la crisis que el sistema escolástico sufrió durante el Renacimiento se 
sostuvo en la evidencia de que los avances científicos chocaban de frente —y, 
con frecuencia, incluso contradecían— las supuestas verdades axiomáticas que 
los teólogos habían deducido a partir de los textos revelados y con el instrumento 
de la lógica aristotélica. La conclusión no podía ser otra: la razón humana no 
continuaba ni participaba de la razón divina.

El primer Renacimiento opuso como alternativa el platonismo, y su rastro 
se dejó sentir en los místicos y, sobre todo, en teólogos y escrituristas como 
fray Cipriano de la Huerga, catedrático de Biblia en Alcalá, o en escritores de la 
orden agustiniana, como fray Dionisio Vázquez, Pedro Malón de Chaide o fray 
Luis de León. No en vano los agustinos habían tenido como general a Egidio 
de Viterbo, uno de los principales seguidores de Marsilio Ficino y Pico della 



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO128

Mirandola. Sin embargo, esa curiosa atención hacia los neoplatónicos, los textos 
herméticos o los tratados del pseudo-Dionisio tuvieron mucha más pervivencia 
en la literatura o en la teología que en la ciencia. Lo que verdaderamente triunfó 
en el ámbito científico fue un gesto derivado del platonismo como el escepticis-
mo, que se convirtió en instrumento de criba y puesta en cuestión de la verdad 
incuestionable que significaba la Escolática.

En buena medida, el nacimiento de una nueva ciencia tuvo su origen en la 
duda escéptica. Desde una perspectiva meramente filosófica, Pedro de Valencia, 
el más señalado de los discípulos de Benito Arias Montano, publicó en 1596 
unas Academica sive de iudicio erga verum en la que optaba por una suerte 
de suspensión escéptica del juicio, que ya resultaba tremenda para un creyente 
como Valencia: «Una vez examinadas todas las opiniones de todos y sopesada 
y reconsiderada la importancia de los argumentos, dado que, en lo referente a 
la comprehensión y a la percepción, se daban razones de peso igual en pro y 
en contra de las cosas, se debía suspender el asentimiento como si se tratara de 
cosas, no percibidas, y debían elegirse los argumentos más probables»1. Tanta 
mesura se pierde ya por completo en los escritos del médico Francisco Sánchez, 
que se publicaron póstumamente en 1636 y que se cerraban con un tratadito 
titulado De multum nobili et prima universali scientia quod nihil scitur, esto 
es, ‘De la muy noble y primera ciencia universal: que nada se sabe’. Sánchez, 
médico y profesor en Toulouse, negaba trascendencia alguna al conocimiento y 
lo limitaba a la acción de la mente y los sentidos individuales sobre la realidad, 
en contra de cualquier forma de principio de autoridad:

Yo sólo seguiré con la razón a la naturaleza sola. La autoridad manda creer; la 
razón demuestra las cosas; aquélla es apta para la fe; ésta para la ciencia. [...]

Sólo hay o podría haber una ciencia: la de la naturaleza de las cosas; por 
la cual todas ellas serían perfectamente conocidas: ya que una no puede ser 
conocida perfectamente sin todas las otras. Las ciencias que tenemos son 
vanidades, rapsodias, fragmentos de observaciones contradictorias; lo demás, 
imaginaciones, artificios, fantasías...2

Todavía en 1624, Pierre Gassendi escribió unas Exercitationes paradoxicae 
adversus aristotelicos y Descartes se mofaba en su Discurso, publicado en 1637, 
de los escolásticos que buscaban en Aristóteles «la solución a varias dificultades, 
de las cuales no habla y en las cuales acaso no pensó nunca»3.

1  Pedro de Valencia, Academica sive de iudicio erga verum, ed. J. Oroz, Badajoz: Diputación 
Provincial, 1987, pág. 159.

2  Francisco Sánchez, Que nada se sabe, Madrid: Espasa-Calpe, 1972, págs. 54 y 77.
3  René Descartes, Discurso del método. Meditaciones metafísicas, Madrid: Espasa-Calpe, 1976, 

pág. 92.



LUIS GÓMEZ CANSECO 129

A partir de ahí, los avances de la ciencia se hicieron irresistibles. La revolución 
marcada por las ideas copernicanas destruyó la antigua visión del cosmos. Por su 
parte, el descubrimiento y conocimiento progresivo de América dio lugar a una 
nueva idea de la botánica y la zoología, que desbordaba la de los textos griegos 
y latinos y que incluso no dudaba en hacer uso de la vivisección. Del mismo 
modo, los estudios anatómicos de Vesalio, el descubrimiento de la circulación 
de la sangre y el análisis de las reacciones químicas del cuerpo terminaron por 
crear una imagen distinta del propio ser humano. Por último, Descartes acabó por 
destruir las supuestas relaciones entre materia y metafísica, demostrando que el 
movimiento no tenía causa alguna ajena a la propia física, que la naturaleza no 
estaba compuesta de cuatro elementos indivisibles, sino de partículas, y que el 
cielo no era incorruptible, ni inmutable, sino que se regía por las mismas leyes 
del resto de la materia.

En España, sin embargo, esta revolución fue vista con recelo. Las universida-
des mantuvieron, salvo contadas excepciones, una actitud de desconocimiento, 
condena o desconfianza hacia la nueva ciencia, y se encastillaron en la autori-
dad de los escritores consagrados por la tradición: Pitágoras y Euclides, para 
las matemáticas y la geometría; Aristóteles y Plinio, para la filosofía natural; 
Arquímedes, para la mecánica; Ptolomeo, para la astronomía; y Galeno, para la 
medicina. Aun así, los primeros años de la Contrarreforma española dieron lugar 
a las observaciones astronómicas de Jerónimo Muñoz, a la participación de Pedro 
Chacón y Juan Salom en la reforma del calendario promovida por Gregorio XIII 
y al relanzamiento de los estudios geográficos y cartográficos y las relaciones 
sobre la naturaleza americana auspiciados por Felipe II. No obstante, una suerte 
de nuevo providencialismo invadió el pensamiento hispánico a finales del siglo 
xvi, que empezó a ver con ojos temerosos los estudios y los avances científi-
cos. Prueba de ello son los índices expurgatorios que firmaron don Bernardo de 
Sandoval y Rojas en 1612 y el cardenal Antonio Zapata de Mendoza en 1632, 
donde los censores abrieron la veda de caza contra los tratados de ciencia4.

Éste es el paisaje intelectual en el que vivió, pensó y escribió Benito Arias 
Montano. Aunque haya pasado a la historia como el escriturista que se hizo 
cargo de coordinar los trabajos y editar la Biblia Políglota de Amberes con todo 
su aparato de erudición hebraica, Montano fue también un hombre ampliamente 
formado en matemáticas, medicina y astronomía, que llegó a enseñar esfera en 
el colegio del Real Monasterio de San Lorenzo de El Escorial, que recibía con 
regularidad plantas y curiosidades procedentes de las Indias y que reunió durante 

4  Para un panorama general de la ciencia española de la época, vid. José López Piñero, Ciencia 
y técnica en la sociedad española de los siglos XVI y XVII, Barcelona: Labor, 1979; Juan Vernet, Historia 
de la ciencia española, Madrid: Alta Fulla, 1998; y Luis Gil Fernández, Luis Gómez Canseco et al, La 
cultura española en la Edad Moderna. Historia de España, vol. xv, Madrid: Istmo, 2004.



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO130

toda su vida un singular colección de conchas marinas5. En su primer libro, los 
Rhetoricorum libri IV, hace ya memoria de la afición que, desde joven, sintió por 
la ciencia y, en especial, por la astronomía, gracias a la instrucción paterna:

...así eran los [escritos] que antaño dibujaba el que me engendró; conservo 
en mi poder estos queridos recuerdos de mi padre, esas prendas ante las que 
pueden rendirse en nobles combates todos los libros que han salido de la 
imprenta. Los movimientos de los astros y las órbitas del cielo, cuando ya 
era él bastante anciano, los había puesto por escrito para mí, hermosísimos 
regalos para un hijo y labor más hermosa.6

Todavía se conserva una relación de libros, fechada en 1548, en la que da 
cuenta de su biblioteca de estudiante en la Universidad Complutense. A esa «Lista 
de los libros que tengo. Hízela el año 1548, a ocho de febrero, estando en el 
Colegio de San Ildephonso de la insigne Universidad de Alcalá», hay que añadir 
otra «Memoria de los libros que tengo», con fecha de 14 de marzo de 1553. Los 
ejemplares correspondientes a la sección «Libros de mathemáticas» contienen 
no sólo textos propiamente matemáticos, sino también escritos sobre geografía 
y astronomía. Son nada menos que treinta y cuatro los tratados encuadernados 
en veinte volúmenes, donde se mezclan los conocimientos tradicionales con lo 
más novedoso de la nueva ciencia renacentista. Como ha subrayado Juan Gil, en 
la biblioteca del joven Montano aparecen geógrafos antiguos, como Estrabón, 
Pomponio Mela o Ptolomeo, junto a eruditos medievales, como Juan de Sacro-
bosco o Alfonso X, o modernos científicos, como Apiano, Henricus Glareanus, 
Purbachius o Gemma Frisius7. La lista que ofrece el propio Montano no deja 
de tener su interés8:

LIBROS DE MATHEMÁTICAS

1.  La Geografía de Ptolomeo.
2.  Estrabón.

5  Sobre Montano y la ciencia, vid. J. Cobos Bueno y J. Vaquero Martínez, «Una aproximación a 
Arias Montano como científico», en El humanismo extremeño. III, Trujillo: Real Academia de Extremadura 
de las Letras y las Artes, 1999, págs. 75-92.

6  Unos versos más abajo aún añade: «...los mismísimos astros, sobre los que me dejó unos co-
nocimientos admirables». Benito Arias Montano, Rhetoricorum libri IV, ed. V. Pérez Custodio, Badajoz: 
Diputación Provincial, 1984, págs. 280-81.

7  Cfr. Juan Gil, Arias Montano en su entorno (Bienes y herederos), Badajoz: Editora Regional 
Extremeña, 1998, págs. 52-3.

8  Para el texto y la identificación de autores y ediciones, vid. Juan Gil, op. cit., págs. 168-70. 
Puede verse asimismo el artículo de Antonio Rodríguez Moñino, «La biblioteca de Benito Arias Mon-
tano. Noticias y documentos para su reconstrucción», Revista de Estudios Extremeños, 3 (1928), págs. 
555-98.



LUIS GÓMEZ CANSECO 131

3.  Pomponio Mela con el comentario de Vadiano.
4.  Raphael Maffeius Volaterranus.
5.  La Cosmografía de Apiano.
6.  Tablas del rey Don Alphonso.
7.  G. Purbachius.
8.  Un texto De esphera de Sacrobusto con el Cómputo de el mismo, un 

cuerpo.
9.  Esphera de Oroncio y De quadratura circuli de el mismo, y el mismo 

sobre los seis primeros libros de Euclides y un Tratado de Planetas de 
Francisco Sarsoço y Theoricas de Juan Fernelio, todo en un cuerpo.

10.  Euclides con Zamberto y Campano, de letra de Ervagiano. Astrolabio de 
Estoflerino, y con él las Parafrases y anotaciones que hizo Vernero sobre 
el primero de la Geographia de Ptolomeo.

11.  Astrolabio de Población, y juntamente con él una Arithmetica practica 
de Oroncio.

12.  Cánones del astrolabio, pequeñitos, de Aguilera. 
13.  Fábrica de Reloxes de Munstero y con ella la Geographia de Henrico 

Glareano.
14.  El Chaos mathematicum de Ioachino Porcia con otras obras suias.
15.  Higinio y con él una Arithmetica de Silíceo.
15.  La Phisonomia de Cocles con la Quiromancia de Diandro.
16.  Ephemerides de Estoflerino.
17.  Almanack perpetuo.
18.  Obras de Joviano Pontano en cuatro cuerpos.
19.  Judiciaria de Ciruelo.
20.  Descriptio Novi Orbis.
21.  Radios astronomicos de Gemma Frisio.
22.  Las Obras de Tholomeo.
23.  Vitruvio De Arquitectura.

Entre tanta ciencia como había llegado a reunir un jovencito de apenas 
veintiún años en torno a la astronomía, la geografía y la matemática, no deja de 
llamar la atención la ausencia de un nombre como el de Nicolás Copérnico con 
su trascendental De revolutionibus orbium coelestium, que no podía desconocer. 
Sin embargo, varios de los autores contenidos en esa sorprendente biblioteca 
estudiantil terminarían luego por ser amigos del humanista en Flandes o habrían 
de aparecer entre los sabios encomiados en las Virorum doctorum de disciplinis 
benemetrentium effigies XLIIII, una colección de retratos con elogios en versos 
latinos que Montano publicó veinticuatro años después, en 1572, en las prensas 
antuerpienses de Cristóbal Plantino. Entre los personajes que aparecen en las 
Effigies están Pedro Apiano, Rodolfo Agrícola, el propio Gemma Frisius con 



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO132

su hijo, Cornelius Gemma, o Guillaume Philandrier, editor del De Architectura 
de Vitruvio.

Una de las claves de esta colección poética de emblemas humanos es la 
ampliación del concepto de disciplinae benemerentes a las nuevas ciencias y 
técnicas que nacieron con el Renacimiento. Ya no sólo serían la gramática, la 
poesía, la filosofía o la retórica las que habrían de recibir la calificación de Bonae 
Artes, puesto que a su lado aparecen, por primera vez, la medicina, la geografía, 
la anatomía, la botánica y, por supuesto, la astronomía. La filología sigue sien-
do para la colección seña de identidad del humanismo; pero ahora no sólo se 
presenta como instrumento útil para el estudio de la Biblia o la poesía clásica, 
sino que se le atribuye la capacidad de hacer avanzar las nuevas ciencias. Y lo 
cierto es que no pocos de estos médicos, astrónomos, geógrafos o naturalistas, 
fueron también expertos filólogos y señalados humanistas, aunque representen 
conocimientos ajenos al mundo antiguo.

Entre los cuarenta y cuatro autores elogiados en los epigramas de las Effigies, 
se encuentran hasta cuatro médicos. No hay que olvidar al respecto que Montano 
se había iniciado en los estudios de medicina con Pedro Mena en la Universidad 
de Alcalá y que ahondó en estos conocimientos bajo la dirección de Francisco de 
Arce durante una estancia realizada en el pueblo extremeño de Llerena en 1559. 
El más antiguo entre los médicos que aparece en la obra es Pietro Andrea Mattioli 
(1501-1577), del que se encarece su traducción comentada de Discórides, con 
la que, según Montano, se abrió un nuevo camino a la botánica y a la medicina, 
pues Mattioli no se limitó a ejercer como filólogo, sino que añadió anotaciones 
y observaciones propias, así como láminas actualizadas de las plantas:

PIETRO ANDREA MATTIOLI, DE SIENA, MÉDICO

La parte descuidada por los médicos con delito funesto
y los hermosos dones de la abigarrada naturaleza,

mientras Andreas recorre los campos e investiga por doquier,
arrojó luz sobre los escritos apolíneos.9

En el caso de Gilbertus Limburgius (1504-1567) también se subraya la ob-
servación directa de la naturaleza, en concreto con el estudio de las aguas de 
Spa, cuyas propiedades terapéuticas analizó en el libro De acidis fontibus sylvae 
Arduennae, praesertim eo qui in Spa visitur libellus (1530):

9  «Petrvs Andreas Matthiolvs, Senensis, Medicvs. Neglectam medicis damnoso crimine 
partem / naturae pulchra et munera multiplicis, / Andreas dum lustrat agros, dumque undique quaerit, 
/ admovit chartis lumen Apollineis». Benito Arias Montano, Virorum doctorum de disciplinis beneme-
rentium effigies XLIIII, eds. L. Gómez Canseco y F. Navarro Antolín, Huelva: Universidad de Córdoba 
/ Universidad de Huelva / Universidad de Sevilla, 2005, pág. 188. Se trata del Di Pedacio Dioscoride 
Anazarbeo libri cinque (1554), que se publicó, a su vez, en latín el mismo año como Commentarium in 
sex libros Pedacii Dioscorides.



LUIS GÓMEZ CANSECO 133

GILBERT DE LYMBORCH, MÉDICO DE LIEJA

Dicen que el médico Limburgo se hizo asimismo acreedor
a un papel notable entre los coros apolíneos.

Él explica y enseña, el primero, cómo se gestan los milagros
a partir de las aguas ferruginosas de Spa.10

Lo mismo ocurre con Andreas Vesalio (1514-1564), del que se asegura que 
«medicis auxit, pictoribus auxit et artem» y «subit internas quae latuere vias», 
es decir, que auxilió simultáneamente al arte de los médicos y los pintores con 
los grabados anatómicos de su De humani corporis fabrica (1543), donde re-
produjo esas «vías internas» del cuerpo humano a las que alude el poema y que 
no fueron conocidas hasta sus disecciones de cadáveres:

ANDREAS VESALIO, DE BRUSELAS,
príncipe, sin duda, de los anatomistas

Para diseccionar los miembros del cuerpo humano,
nadie ha habido más docto que Vesalio.

Engrandeció las artes de la medicina y de la pintura,
adentrándose por vías internas que estaban ocultas.11

El último de los médicos que comparece es un amigo personal de Montano, 
el botánico flamenco Rembert Dodoens (1517-1585), que lo acogió varias veces 
en su casa de Malinas:

ROMBERTUS DODONAEUS, DE MALINAS

Soy testigo, Romberto, de la valía de tus costumbres y de tu fe;
sí, yo, que disfruté muchas veces de tu hospitalidad.

Cuál sea tu valía como médico, lo dirá Malinas; y los jardines
que construyes, cuánto vales en botánicas; y tus libros.12

10  «Gilbertvs Limbvrgivs, medicvs Leodiensis. Fertur item partes medicus Limburgus honestas 
/ inter Apollineos promeruisse choros. / Is ferrugineis Aspae miracula ab undis / ut constent, primus 
disserit atque docet». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 176.

11  «Andreas Vesalivs, Brvxellensis, anatomicorvm facile princeps. Corporis humani qui 
membra minuta secaret, / Vesalio nullus doctior extiterat. / Hic medicis auxit, pictoribus auxit et artem, 
/ dum subit internas quae latuere vias». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 162.

12  «Rombertvs Dodonaevs, Mechliniensis. Moribus et fide te testor, Romberte, valere, / usus 
nempe tuis saepius hospitiis. / Quid medicus valeas, Mechlinia dicet et horti / quos struis, in plantis 
quantus es, atque libri». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 166. Dodoens publicó varias tratados 
botánicos antes de que salieran las Effigies en 1572, como De frugum historia (1552), el herbario Cru-
ydeboek (1554), Historia frumentorum, leguminum, palustrium et aquatilium herbarum (1566) o Florum 
et coronarium odoratorumque nonnullarum herbarum historia (1568).



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO134

La geografía moderna y práctica aparece de la mano de Abraham Ortelio 
(1527-1598) y su Theatrum orbis terrarum13, mientras que la cosmografía y la 
astronomía tienen sus representantes en Petrus Apianus (1495-1552), Gemma 
Frisius y su hijo Cornelius Gemma. A Apiano se le presenta bajo la comparación 
de una laboriosa abeja que había sabido reunir sus conocimientos del cielo y la 
tierra en tratados como la Cosmographia (1524) o el Astronomicon Caesareum 
(1540), donde se recogían observaciones astronómicas, como la del cometa de 
Halley en 1531:

PETRUS APIANUS, DE LEISNIG

Como la abeja liba puros jugos gustando todos los cálices
de las flores y guarda la ambrosía en sus panales,
así recogías tú en el cielo, así en la tierra, Apiano,

las mejores cosas que podías guardar en los libros.14

En Regnier Gemma Frisius (1508-1555) se alaba la capacidad de encerrar el 
curso de los astros en una breve obra que los hacía caber en bibliotecas privadas, 
como la del propio Montano, que ya en 1548 tenía entre sus libros el De radio 
astronomico et geometrico liber de Gemma (1545):

GEMMA FRISIUS, DE DOKKUM

El curso de los astros y las estrellas que tachonan el cielo Gemma
los ocultó en las mansiones privadas de los hombres.

El mismo Gemma, en cambio, puso a la vista tierras, mares, todo.
Encerró, en fin, tan vasto mundo en breve obra.15

13  «Abraham Ortelius, antuerpiense. Cuando pones ante sus ojos el orbe, Ortelio, / ¡cómo 
deleteitan a los hombres los Teatros que construyes! / La obra es hermosa; todos la aplauden. Mas 
quienes conocen y saben / tu virtud, aplauden con más entusiasmo al artista». «Abrahamvs Ortelivs, 
Antverpianvs. Orteli dum proponis spectantibus orbem, / quam tua delectant structa Theatra homines! 
/ Pulchrum opus est, plaudunt omnes; sed queis tua virtus / nota patet, plaudunt laetius artifici». Benito 
Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 168.

14  «Petrvs Apianvs, Leysniczensis. Vt puros florum succos summa omnia gustans / carpit 
apes, cellis condit et ambrosiam; / sic coelo tu, sic terris, Apiane, legebas / condere quae posses optima 
quaeque libris». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 190.

15  «Gemma Phrisivs, Dockvmensis. Cursus astrorum variantia et sidera Gemma / privatis ho-
minum condidit in domibus. / Subiicit idem oculis terras, maria, omnia; mundum / in breve tam vastum 
denique cogit opus». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 172. Gemma Frisius, además, llevó a 
cabo una edición corregida y aumentada de la Cosmographia de Apiano (1529) y compuso el tratado 
De principiis astronomiae et cosmographiae deque usu globi cosmographici (1548).



LUIS GÓMEZ CANSECO 135

El epigrama dedicado a Cornelius Gemma (1535-1579) no era ajeno a la 
iconografía puesta de moda por el Sueño de Escipión. Gemma padre se encamina 
al cielo y señala a su hijo el camino de la virtud y de la ciencia:

CORNELIUS GEMMA, DE LOVAINA

Dijo Gemma a su hijo Gemma: «Sé tú
el primer heredero de mi virtud.

Yo ya conozco el cielo, y a él me encamino. Vive tú;
adelante, conoce la naturaleza entera. Adiós».16

Buena parte de las intenciones que guiaron a Benito Arias Montano a la hora 
de componer los elogios de las Virorum doctorum de disciplinis benemetrentium 
effigies XLIIII quedaron apuntados de manera alegórica en la portada de la colec-
ción. En el centro de la imagen, dos figuras femeninas despliegan una cartela 
en la que puede leerse «Sapientiae hominum cultrici p.», es decir, «Dedicado a 
la Sabiduría, cultivadora de los hombres». Las alas y las trompetas que sostiene 
la figura de la derecha la identifican como la Fama, mientras que el aro que 
cuelga en la mano derecha de la otra figura remite a la Eternidad y al ouroboros, 
como símbolo del tiempo que vuelve sobre sí mismo. La Fama se asienta sobre 
una roca, en alusión a la firmeza de sus razones y a su valor terrenal, mientras 
dirige su mirada al lector. Por el contrario, la Eternidad se sostiene sobre una 
esfera celeste y eleva su mirada a los cielos. En la misma simbología insisten 
las construcciones del fondo, pues si el arco representa el triunfo terrenal y la 
gloria humana, el obelisco, conforme a la iconografía egipcia, entonces tan de 
moda entre los neoplatónicos, alude la sabiduría celeste y a los conocimientos 
astronómicos que tanto interesaron a Benito Arias Montano.

El problema consistía en que todos estos hombres de ciencia fueron también 
creyentes y sufrieron la contradicción de poner en pie por medio de sus razo-
namientos y de los estudios empíricos verdades que terminaban por destruir no 
pocos de los fundamentos de su fe. Ya no bastaba con cerrar los ojos y optar 
por una doble verdad que, a la postre, resultaba insatisfactoria. La solución no 
fue fácil y, con frecuencia, resultó casi trágica. Un ejemplo perfecto de ese con-
flicto, que sufrió el propio Montano, se encuentra en las polémicas en torno al 
heliocentrismo defendido por Nicolás Copérnico. Arias Montano parece haber 
conocido y aceptado la existencia, propuesta por Copérnico, de círculos excén-

16  «Cornelivs Gemma Lovanensis. Dixit Gemma suo Gemmae quem protulit: “Haeres / esto 
virtutis proximus ipse meae. / Ipse ego iam novi, notum peto et aethera; vive, / naturamque omnem 
noscere perge. Vale”». Benito Arias Montano, op. cit., 2005, pág. 174. Cornelius Gemma obtuvo una 
cátedra de Medicina en la Universidad de Lovaina en 1569, entre otras cosas, gracias a la intervención 
de Arias Montano ante el duque de Alba.



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO136

tricos y concéntricos en el orden 
del universo, sin embargo condenó 
sin paliativos el sistema heliocén-
trico. Las razones para hacerlo las 
encontró en el apego a la literalidad 
del texto bíblico considerado como 
palabra expresa de Dios. Ante la co-
lisión entre las Sagradas Escrituras 
y la teoría astronómica, sólo cabía 
anteponer la revelación a la ciencia, 
a pesar de ser ésta una verdad no 
demostrable. Y así lo hizo en su 
Historia de la Naturaleza:

La tierra permanece fija e inmóvil 
en su lugar, en el que le fue ordenado 
mantenerse por la palabra de Dios, 
como ya dijimos. Por eso se dice que 
es escabel de los pies de Dios, para des-
tacar la inmovilidad, quietud y firmeza 
de la naturaleza divina. Pues con los 
pies firmes, se dice que todo el cuerpo 

está inmóvil, no porque el cuerpo se pegue a Dios, como ya sabemos, sino 
porque una imagen de este tipo se emplea cómodamente en la conversación 
humana incluso en las cosas divinas. «No juréis de ninguna manera: ni por 
el cielo, pues es el trono de Dios, ni por la tierra, pues es el escabel de sus 
pies» (Mt. 5, 34). Así pues, del mismo modo que las demás cosas se mueven 
por la virtud y eficiencia divina, así también la tierra permanece inmóvil 
dominada por el inmóvil Dios.17

Arias Montano antepuso sus firmes creencias en la verdad revelada a sus 
conocimientos de la nueva ciencia; de ahí que su Historia de la Naturaleza se 
construya sobre la única base documental del texto bíblico. Como ha explicado 
Juan Luis Suárez: «La sabiduría verdadera es la que concede la revelación di-
vina mediante la Biblia, que se convierte así en el criterio último de autoridad 
y en la fuente máxima de verdad para el humanista cristiano. Conocer la Biblia 
mediante las adecuadas técnicas de crítica textual, de las lenguas originales y 
de la hermenéutica supone avanzar un paso en el nivel del conocimiento que 

17  Benito Arias Montano, Historia de la Naturaleza, ed. F. Navarro Antolín, Huelva: Universidad 
de Huelva, 2002, págs. 194-95.



LUIS GÓMEZ CANSECO 137

se alcanza mediante la filosofía»18. Ese conflicto entre la palabra de Dios y el 
conocimiento humano se resuelve en una máxima que aparece dos veces en el 
texto bíblico, una en el Salmo 110, 10 y otra en el libro del Eclesiástico 1, 16: 
«Initium sapientiae timor Domini», ‘el comienzo de la sabiduría es el temor de 
Dios’. En el Dictatum Christianum, el catecismo que Arias Montano publicó en 
1575, el temor de Dios se convierte en la raíz de todo su pensamiento religioso. 
El verdadero cristiano, sabio o necio, ha de buscar la simplicidad, ha de tener 
por guía única la palabra de Dios y atenerse a ella no sólo en su comportamiento 
moral, sino también en sus saberes.

Esta forma de pensamiento arraigó también entre sus discípulos, pues Pe-
dro de Valencia, después de haber disertado sobre los modos de conocimiento 
científico en sus Academica, renuncia de repente al conocimiento humano y a 
su propia razón, para someterse a la sabiduría divina, tal como recomendaba 
san Pablo en su epístola a los corintios:

Pero, sea esto lo que fuere, entre tanto me doy cuenta de que los griegos 
y todos los sabios de este mundo, que han buscado afanosamente y se han 
prometido para sí y los demás una sabiduría, pese a sus esfuerzos nunca 
fueron capaces de encontrarla ni de comunicarla. El que sienta conmigo que 
le falta la verdadera sabiduría, que no la busque en esta filosofía humana, 
sino que se la pida a Dios que la da a todos con generosidad, y a nadie echa 
en cara. Si alguien piensa que es sabio en este mundo, hágase necio para ser 
sabio, pues Dios, que escondió la verdadera sabiduría a los amantes de la falsa 
sabiduría, la revela a los pequeños. A Dios, único sabio, toda la alabanza por 
medio de Jesucristo. Amén.19

Años más tarde, el 7 de diciembre de 1595, Valencia insistía en la misma 
doctrina en una carta dirigida al padre fray José de Sigüenza: «...ay sufficien-
temente de dottrina en la leche de la sagrada escrittura para satisfazer y hartar 
ad sobrietatem a los párvulos y que se contentan con saber hasta esto, y no 
usque ad insaniam [...]. Pero por ventura no son para essos soldadazos bravos 
y de grandes plumas y pettos fuertes ni el mismo Saúl por grande que sea, sino 
algún pastorcito que ni aun nombre de soldado no tenga y que sin saberse dél ni 
de su valentía, él a solas desquixara leones y ahoga ossos»20. Y el propio padre 
Sigüenza, discípulo también de Montano en sus años escurialenses, no dudó en 

18  «Retórica, ética y pedagogía en Arias Montano. Una aproximación a la filosofía del humanismo», 
Revista de Estudios Extremeños, 52 (1996), pág. 1089.

19  Pedro de Valencia, op. cit., págs. 241-43.
20  Guillermo Antolín, «Cartas de Pedro de Valencia al P. José de Sigüenza», La Ciudad de Dios, 

41 (1896), pág. 494.



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO138

rechazar la sabiduría humana y presentar su Historia del Rey de Reyes como 
simple eco de la voz de Dios: «Echemos de las manos tanta infinidad de libros 
vanos, que sólo nos cuentan sus opiniones [...], oigamos a Dios cómo nos habla, 
lo que nos quiere decir en este libro, lo que nos quiso descubrir de sí mismo 
y consideremos que no le escribió para otra cosa sino sólo para alumbrar a los 
hombres y enseñarles cuanto podían desear, entender y saber»21. Se trataba de 
gentes sabias e instruidas en la ciencia más avanzada, que, sin embargo, renun-
ciaron a sus propios conocimientos humanos para aceptar sin más los preceptos 
divinos. Pero no ha de sorprender, cuando en el mismo Descartes latía aún ese 
conflicto entre ciencia y religión, y sorprendentemente dedicó su Discurso del 
método nada menos que a la Virgen de Loreto.

Entre otros muchos ejemplos de esa renuncia a la ciencia, encontramos uno 
en materia de geografía en el prefacio al Phaleg, sive De gentium sedibus primis 
orbisque terrae situ, el cuarto de los tratados que conforman el tomo octavo de 
la Biblia Políglota impresa por Plantino en 1571 y que se conoció como Appa-
ratus Biblicus. De ese prefacio se anuncia que «En él se expone la utilidad que 
se obtiene de la lectura de los libros sagrados y el fundamento de la geografía 
y su interés», y, de hecho, inmediatamente Montano rechaza la autoridad de los 
grandes geógrafos de la Antigüedad para atenerse a las palabras dictadas por el 
Espíritu Santo y conservadas en el Antiguo Testamento:

Es más, podemos mostrar por la Sagrada Escritura que aquella tierra 
fue muy conocida para los israelitas, pues se sabe que ellos se dirigieron 
navegando hacia ella con cierta frecuencia. Estrabón, o Mela, Stephanus, 
Solino, Ptolomeo y otros, o Platón y Aristóteles que escribieron de manera 
confusa y como en enigma sobre lugares que no conocían, y aquellos poetas 
que para que no pareciera que desconocían algún lugar, sembraban todos con 
sus fábulas, en fin, ninguno de los escritores griegos y latinos cuyos escritos 
llegaran hasta nuestra época, hizo alguno que si se examina cómo es, se 
pueda comparar con la descripción clarísima que hizo Moisés de la tierra de 
Ophir, o la que el profeta Jonatán, escritor de historia, hizo con abundancia 
de detalles y exactitud de los reyes de Judea, o con aquellos que han sido 
escritos con palabras selectas a partir de quien escribió los Paralipómenos al 
dictado del Espíritu Santo.22

21  Fray José de Sigüenza, Historia del rey de Reyes y Señor de los Señores, ed. L. Villalba, El 
Escorial: Imprenta Helénica, 1912, ii, pág. 24.

22  «Quinimo et illud ex sacra Scriptura docere possumus, eam terram Israelitis fuisse notissimam: 
illos enim ad eam saepius navigatione contendisse constat. Sane neque Strabo, aut Mela, Stephanus, 
Solinus, Ptolomaeus et alii, aut Plato et Aristoteles, qui quidem obscure, ac veluti per aenigmata, de iis, 
quae sibi ignota erant, disseruerunt; aut poetae illi, qui ne quid ignorare viderentur, nihil fabulis non 



LUIS GÓMEZ CANSECO 139

La Historia de la Naturaleza, publicada póstumamente en 1601, es una suce-
sión de cesiones, que empieza por la propia metodología y aun la propia razón: 
«Llamamos razón de conocer, no la imagen de las cosas puestas en el ánimo del 
que las conoce, sino la sucesión de las mismas precisa y dispuesta en un orden 
recto, en el que las que son consideradas más sobresalientes, obtienen y merecen 
las primeras consideraciones... Por lo que decidimos en el ánimo seguir a la hora 
de escribir no la propia decisión, sino lo instituido y el ejemplo del mejor guía. 
Elegimos aquella forma de exponer que recibimos adquirida y transmitida por el 
primer escritor de la sagrada doctrina, es decir, deducir la discusión de la naturaleza 
desde los órdenes menores de las cosas hasta los superiores ininterrumpidamente, lo 
que a los sabios les pareció adecuadísimo para educar la inteligencia humana»23. Las 
consecuencias alcanzaban, entre otros ámbitos, a la botánica. Montano no podía 
abandonar su apego a la exégesis literal como fuente esencial del conocimiento, 
pero tampoco logró obviar por completo la existencia y la ciencia de sus amigos 
médicos y botánicos, a los que había elogiado en las Effigies de 1574:

Pues hemos tomado la decisión de seguir todas las cosas para los que 
se contentan con dirigir el dedo a las fuentes mismas, y dejar el tratamiento 
completo de esta disciplina a los que sean estudiosísimos y expertísimos. Y 
dignos de esta alabanza conocimos en Bélgica como maestros en nuestro 
tiempo a Rembertus Dodoneus, huésped nuestro que ya acabó sus días, y a 
Carolus Clussius, amigo amabilísimo, y, más jóvenes que aquellos, Mathias 
Lobel, cuyo conocimiento y experiencia en éste y todo tipo de naturaleza 
es muy valioso, Simón Tovar y Francisco Sánchez de Oropesa, médicos 
doctores bien merecidos y destacados sobre nosotros y sobre todo el grupo 
de estudiosos.24

Ni Rembert Dodoens, ni Charles de l’Escluse, ni Mathias L’Obel, ni los amigos 
sevillanos Simón Tovar o Francisco Sánchez Oropesa parecían tener ciencia sufi-

aspergebant suis; nullus denique ex Graecis, Latinisve scriptoribus, quorum scripta ad nostram usque 
pervenerunt aetatem, aliquid edidit, quod si quale tandem id sit, diligenter examinetur, comparari possit 
cum iis, quae Moses de terra Ophir apertissime scripsit, vel quae Ionathan propheta, eius, quae est de 
Regibus Iudae, scriptor historiae copiose et exacte tradidit; aut cum iis, quae ab eo qui Paralipomena 
Spiritu Sancto dictante scripsit, disertis sunt descripta verbis». Benito Arias Montano, Phaleg, sive De 
gentium sedibus primis orbisque terrae situ, en Biblia Sacra hebraice, chaldaice, graece et latine, t. viii, 
Amberes: Cristóbal Plantino, 1571, pág. 2.

23  Benito Arias Montano, op. cit., 2002, pág. 424.
24  Ibid., pág. 349.



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO140

ciente25, y eso a pesar del famoso jardín botánico que Tovar reunió en su casa o 
incluso de las plantas y la información botánica que el propio Montano enviaba 
y recibía con frecuencia de Flandes26. El único aval para este sorprendente sis-
tema de estudio estaba en la propia Biblia, pues, tal como se cuenta en el Libro 
Primero de los Reyes 5, 13, el rey Salomón, en su inmensa sabiduría, «disputavit 
super lignis, a cedro, quae est in Libano, usque ad hyssopum, quae egreditur de 
pariete; et disseruit de iumentis et volucribus et reptilibus et piscibus», esto es, 
‘habló sobre las plantas, desde el cedro del Líbano hasta el hisopo que brota en 
el muro; habló de los cuadrúpedos, de las aves, de los reptiles y los peces’. Al 
parecer, con eso era suficiente.

La Historia de la Naturaleza o primera parte en el Cuerpo, el último de los 
libros que Montano compuso, se abre con una excelente «Elegia votiva», que 
sirve de prefacio y argumento para el resto de la obra. El poema se presenta 
como una breve autobiografía de la indagación que el humanista había seguido, 
desde su juventud, en pos de la verdad. El sabio se para a mirar hacia atrás al 
final de su vida y recuerda, casi con vergüenza, los vanos esfuerzos del joven 
por ahondar en un conocimiento ajeno por completo a Dios. Tras una breve 
introducción, que anuncia en los dos primeros versos que la naturaleza será el 
objeto de su estudio, Arias Montano parece poner los ojos en el niño que fue y 
en su afán por conocer la astronomía y las matemáticas, tal como demuestran 
las enseñanzas paternas y los libros de sus años estudiantiles:

Aún mi vida los quince años no alcanzaba y ya decían
de mí que no era ignorante de la naturaleza.

Aprendí el movimiento de las estrellas y del cielo,
las fases de la luna, y las épocas del desigual solsticio:

25  Charles de l’Escluse (1526-1609) fue director del jardín botánico de Maximiliano II y catedrático 
de botánica en la Universidad de Leiden. Entre sus obras destaca su Rariorum aliquot stirpium per Hispanias 
observatorum historia (Amberes, 1601). Por su parte, el botánico francés Mathias L’Obel (1538-1616) compuso 
Stirpium adversaria nova (1570), Plantarum seu stirpium historia, cui annexum est adversariorum volumen 
(1576) y Balsami, opobalsami, corpobalsami et xylobalsami cum suo cortia explanatio (1598). Francisco 
Sánchez Oropesa y Simón Tovar ejercieron como médicos en Sevilla. Éste último fue autor de Hispalensium 
Pharmacopoliorum recognitio (1587), De compositorum medicamentorum examine novum methodum (1587) 
y Examen y censura del modo de averiguar las alturas de las tierras por la altura de la estrella del Norte 
(1595).

26  El epistolario de Montano con Plantino da noticias de esos envíos, y el propio Clusius anota 
varias plantas que Arias Montano había recibido de América y que llegaron a sus manos por mediación 
del geógrafo Abraham Ortelio o incluso de Simón de Tovar: «Sed multis post annis, ab eruditissimo viro 
Simone de Tovar Medico Hispalensi, qui similem arborem in cultissimo suo horto, cum aliis exoticis 
stirpibus alit, non Mamay, sed Aguacate vocari edoctus sum». Carolus Clusius, Rariorum Plantarum 
Historia, Amberes: Juan Moreto, 1601, pág. 2.



LUIS GÓMEZ CANSECO 141

cómo el doble día hacía que en todas las tierras las horas
fueran iguales para la luz y para las tinieblas.

Decir mucho del principio, del fin, y de los estados,
así como de las formas, era para mí una diversión.

Entre los versos quince y veinte, el poeta hace su primera palinodia y muestra 
la conciencia de su error:

Sí que era diversión, ahora me doy cuenta, y del perjuicio
de tanto tiempo perdido ahora me duelo y me lamento.

Y me avergüenzo de la crítica y de la alabanza; pues ambas sufro,
mientras persigo el renombre de sabio y su recompensa,

mientras mis propias opiniones o los dictados de un maestro engreído
en vano acompaño con clamoroso entusiasmo.

En una cuarta parte, que alcanza del verso veintiuno al treinta, se apela, desde 
la propia experiencia y desde el desengaño, a los otros hombres interesados en 
el conocimiento para que huyan de los caminos errados: «Os aviso a quienes 
gustáis de la ciencia de la verdad pura / y os place poder pisar en suelo firme: 
/ ¡ay!, no malgastéis la breve duración de vuestra vida / ni sigáis las inciertas 
sendas de los hombres». Como argumento demostrativo de esta advertencia, 
Montano enumera hasta el verso cincuenta y dos la diversidad y contradicciones 
de las filosofías humanas sobre la naturaleza. Alguno de esos filósofos naturales 
afirma que «el azar separó los primeros elementos de las cosas, / que luego se 
volverán a juntar de azarosas maneras. / Éste halla una materia primigenia, y 
aquél inventa una segunda». Otro de esos científicos imagina un Caos primi-
genio, y discute con los que le rebaten la posibilidad de «exista algo que antes 
era nada». Otros, sigue Montano, defienden el agua o el fuego como materia 
primigenia, mientras que los seguidores de Aristóteles señalan la Privación o 
steresis como origen del mundo. Por último, parecen triunfar los defensores de 
los cuatro elementos primarios como base de la creación, aunque nunca lleguen 
a ponerse de acuerdo en la medida de sus proporciones, quedando todo, al final, 
en mera palabrería sin sentido:

Mientras tales cosas se inventan, y se empeñan y afanan por acuñar
palabras huecas, nada producen sino palabras.

Arias Montano dedicó los diez versos siguientes a reiterar el riesgo de afe-
rrarse a las opiniones de los hombres, que pasan velozmente y confunden con 
sus apariencias, apuntando que «tales peligros no sólo engañan y dañan nuestra 
mente, / sino que la vida humana adelanta su fin». E incluso recuerda su pro-



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO142

pio sufrimiento personal en busca de la verdad, como una suerte de segunda 
palinodia:

Yo mismo, más de una vez engañado, lamentábame muchas veces
de estas cosas, y las trataba con mis buenos compañeros.

Creyeron que no existía nada más dulce
que mi dolor. Tal era mi triste consuelo.

Estos versos pudieran aludir a alguno de los procesos depresivos que Arias 
Montano sufrió a lo largo de su vida. La referencia a los «buenos compañeros» 
parece situarnos en sus años de estudiante en la Universidad de Alcalá, donde 
lo vimos —de acuerdo con su biblioteca— ocupado en el conocimiento de la 
naturaleza y donde vivió una de esas aflicciones de ánimo, provocada acaso por 
esa búsqueda de la verdad en las distintas filosofías y de la que se curó, según 
su propio testimonio, entonando el salmo décimo tercero: «Usquequo, Domine, 
oblivisceris me in finem?», ‘Hasta cuándo, Señor, me olvidarás? ¿Eternamen-
te?’27.

Pero aquí el poema —y aun la vida del propio Benito Arias Montano— da 
un giro tremendo e inesperado. Tras una invocación a Dios como «maestro y 
guía de las almas / que gustan de la verdad sencilla y la piedad», el lector se 
topa, de buenas a primeras, con una detallada narración de lo que parece ser 
una experiencia mística. Esta visión se describe entre los versos setenta y uno 
y ciento dos. Cuenta Montano que Dios le apartó de los excesos de su propia 
razón: «Me impides y prohíbes dejarme llevar por mi ingenio, / y, siendo ya un 
adulto, me ordenas ser un niño»; y que, una vez sometido a la voluntad divi-
na, le condujo «a los sacros atrios / de tu templo, que no puede hollar todo el 
mundo». En ese momento, el mismo Dios le habló, mientras contemplaba una 
suerte de pinturas vivientes:

Saca de aquí, niño, entérate, todo principio.
Guárdate, niño, guárdate, de entregarte a las vanas palabras

de los hombres y de fiarte de sus vanas promesas.
Ésta es para ti la luz primera, esta la primera puerta que se abre a ti

que andas buscando; aprende, niño, de aquí los rudimentos.

27  En la Carta dedicatoria del comentario al salmo XII, Montano recuerda cómo, después de 
haber probado todos los remedios médicos posibles, su maestro fray Cipriano de la Huerga le recomen-
dó entonar el salmo xiii (xii), que él mismo adaptó en castellano, curándole no sólo a él, sino a otros 
amigos aquejados del mismo mal. Cfr. Gaspar Morocho Gayo, «Magnum illum vergensem Cyprianum 
Monachum, alium praeterea neminen...: Cipriano de la Huerga, maestro de Benito Arias Montano», en 
Cipriano de la Huerga, Obras Completas, vol. ix, León: Universidad de León, 1996, págs. 85-6.



LUIS GÓMEZ CANSECO 143

Dios, pues, es el que ha de guiarnos, como niños, desde la oscuridad del 
raciocinio humano e individual hasta el conocimiento revelado, que se anuncia 
múltiple, poderoso e inagotable:

Y luego que, tras larga reflexión, ya estés en el primer atrio
serás guiado por parajes más sagrados.

De aquí vendrán sed y hambre de ver cosas más grandes,
créelo ya, y obedece las órdenes que se te han dado.

Pues si no desfalleces en tu fe, ni abandonas tu búsqueda,
Dios mismo te dará pronto aquello con que puedas saciarte.

La elegía termina con una tercera palinodia que reitera el desengaño de la 
ciencia humana y con un voto final de esperanza en la generosidad de la sabi-
duría divina:

Desde entonces tengo en menos todo lo demás, cosas que nada valen;
desde entonces el anhelo de Dios invade mi corazón.

Así pues, Dios Padre, en tu bondad haz que se cumplan
felizmente los votos para mí y para mi humilde rebaño.28

En este texto, Arias Montano narra su experiencia autobiográfica de la inda-
gación en la ciencia en términos similares a los que utilizaron Juan Luis Vives en 
su De disciplinis, el Brocense en el De nonnullis Porphyrii erroribus, Francisco 
Sánchez en su Quod nihil scitur o el mismo Descartes en su Discurso. Se trata 
de una experiencia personal de conocimiento que termina siendo insatisfactoria. 
La diferencia consiste en la solución final: si Vives, Brozas, Sánchez o Descar-
tes optaron por la razón individual, Montano renunció expresamente a ella en 
nombre de una revelación divina. Arias Montano, que estudió y conoció a fondo 
la filosofía antigua y la ciencia moderna, terminó por rechazarlas y resolvió el 
conflicto entre ciencia y religión por medio de una suerte de docta ignorantia 
poética a la que le conducen —literalmente— las palabras que Dios mismo 
pronunció. Se trata, al cabo, de una verdad completa y absoluta sólo alcanzable 
por medio de la gracia divina, que Montano aseguraba haber encontrado en la 
revelación:

Que esto es tal vez novedoso e inusitado, pensarán nuestro filósofos, 
principalmente los griegos y estos que están imbuidos de las enseñanzas de 
los griegos; también a los teólogos éstos que afirman haber recibido de los 
griegos su conocimiento de la naturaleza, si no inusitado, al menos, pudiera 

28  Benito Arias Montano, op. cit., 2002, págs. 97-9.



CIENCIA, RELIGIÓN Y POESÍA EN EL HUMANISMO: BENITO ARIAS MONTANO144

parecer raro, como me parecía alguna vez a mí, cuando aún no había entrado 
en el Santuario de Dios, hasta donde era preciso. Pero después fui enseñado 
gracias a Dios en cosas más numerosas, mayores y más verdaderas que las 
que me había tocado aprender de aquellos filósofos; lo cual había sido acep-
tado generosamente, sin envidia junto a condiscípulos, que no sabían cosas 
profundas, ni se dejaban llevar por su temperamento, sino que recababan del 
magisterio divino la verdad sencilla; nos pareció bien compartir la alabanza del 
maestro común y nos parecerá siempre perseverantemente seguros de nuestro 
intento de tener un juicio diferente entre los hombres, firmes y conscientes de 
nuestro espíritu y de nuestro interés y dedicación para con todos, y persuadidos 
del candor y de la caridad de nuestras mentes sencillas y sinceras.29

No es el único lugar a lo largo del libro en el que hace referencia al don 
de la revelación. En las páginas anteriores había recordado «los sagrados tes-
timonios, que recibimos no hace mucho tiempo por don singular de Dios con el 
cuerpo fatigado, pero con el espíritu íntegro, firme en sí mismo y atento» o la 
«parte y razón de la naturaleza no indicada nunca en otros autores, observadores 
e indagadores de las cosas que me correspondió conocer por primera vez por don 
divino (como muchas otras) con la lectura y observación de las Sagradas Escritu-
ras»30. Montano probablemente se refiriese en todos estos pasajes a la visión que 
él mismo había narrado en una oda In Zachariae prophetae commentaria hymnus 
ex uoto, recogida en sus Commentaria in duodecim prophetas y compuesta en 
septiembre de 1568:

Ya la mente arde en deseos de proclamar
las causas de su gozo singular, y arrebatada
en carros de fuego, mira a lo lejos y desea
 ser admitida en el apacible coro de los de arriba;

pues a mí (voy a cantar la verdad), lejos del pueblo
en escarpadas colinas, cuando huía de las frívolas
ocupaciones y abordaba con desvelo
 y curiosidad incesante los libros arcanos,

Dios, tirándose de la oreja, me aconsejó durante la noche,
cuando separa con su voluntad la hoz de las tinieblas,
la libera benévolo de las sombras y devuelve
 al día las formas visibles

29  Ibid., págs. 523-24.
30  Ibid., págs. 263 y 396.



LUIS GÓMEZ CANSECO 145

Entonces me ordena descubrir y alabar los dones
admirables de su sagrado designio guardados
en las antiguas páginas, para que sirvan de provecho
 y solaz abundante a los mortales;

como cuando en las colinas de Dotán mostró
al agitado joven las tropas numerosas de soldados
y jinetes, veloz auxilio enviado
 al anciano profeta

o cuando en la alta cumbre del Tabor
a los atemorizados discípulos ofreció sin embargo
la gloria espléndida de su hijo y la admirable
 apariencia de su reino en una fugaz visión.31

Arias Montano compara su experiencia mística nada menos que con Eliseo 
y su visión en el monte Dotán (II Reyes 6, 15-17) o con la transfiguración a la 
que asistieron Pedro, Santiago y Juan en el monte Tabor (Mt 17, 1.9; Mc 9, 1-
8; Lc 9, 28-36), y marca ese punto biográfico como el comienzo de una nueva 
y definitiva sabiduría, ajena por completo a los inútiles esfuerzos de la razón 
humana. Muchos años después, en 1592, fray José de Sigüenza recordaba ante 
los inquisidores cómo el propio Montano aseguraba que había recibido su cono-
cimiento por revelación especial, remitiendo a esta misma oda: «En lo de haberle 
revelado su santa Escritura en una noche, no he afirmado más que lo que él dice 
en una oda al principio de los comentarios sobre Zacarías, donde apunta algo 
de esta merced que nuestro Señor le ha hecho». Incluso uno de los testigos del 
proceso contra el padre Sigüenza, fray Cristóbal de Zafra, afirmaba haber oído 
afirmar al propio Benito Arias Montano que «muchas cosas de las que él sabía no 
las podía saber por estudio y trabajo, sino por revelación»32. Pero éste es sólo un 
episodio más del permanente conflicto en el que vivieron ciencia y religión durante 
siglos, y que Arias Montano quiso, si no resolver, al menos aliviar en su persona, 
por medio de la poesía, en textos como los epigramas de las Effigies, la «Elegia 
votiva» de la Historia de la Naturaleza o la oda al profeta Zacarías.

31  Guadalupe Marín Mellado, Las Odae Variae de Benito Arias Montano. Introducción, edición 
crítica, traducción anotada e índices, edición digital, Cádiz: Universidad de Cádiz, 1999, págs. 71-3.

32  Cfr. Proceso inquisitorial del padre Sigüenza, ed. G. de Andrés, Madrid: FUE, 1975, págs. 117 
y 137.




